
1(00 


COLECCIÓN 

ENRIQUE BERNARDO NÚÑEZ Mario SambarinoI 

1 

Identidad, tradición, autenticidad. 

Tres problemas 

de América Latina 
'l 

t. 

( 

( 

¡ 
t 
l 
1 

Centro de Estudios Latinoamericanos 

. Rómulo Gallegos
\ 
! 
i 

1 
!
! . 



CONSEJO NACIONAL DE LA CULTURA 

CENTRO DE ESTUDIOS LATINOAMERICANOS 

RÓMULO GALLEGOS 

Diseño de la portada 

MIGUEL ARGUINZONES 

© CENTRO DE ESTUDIOS LATINOAMERICANOS 

RÓMULO GALLEGOS 

1980, CARACAS 

VENEZUELA 

Impreso por ITALGRÁFICA} S.R.L. 

Indice 

! 
t 

1 Pr610go 	 9 


I Primera parte: El problema de la identidad de América 

Latina 13 


1. Identidad e historicidad social 15 


H. 	 El fundamento cultural de las identidades 

nacionales y macro-regionales 29 


I 
f 


IU. 	 Los cortes identificacionales múltiples y 
el fen6meno del reconocimiento 38 

'\ 

IV. 	 La identidad por áreas, niveles y procesos 

de transculturaci6n 49 


V. 	 América Latina como nombre propio y su 

identidad 65 


VI. 	 Los gentilicios abstractos, las nacionali­
dades y América !'latina" 80 


VU. 	 Discusi6n de algunos planos en los que se 

ha planteado el problema de la identidad 98 


VUI. 	 Determinaciones finales sobre el tema de 

la identidad 107 


Segunda parte: El problema de la tradici6n de América 

Latina 117 


1. Sobre la idea de tradici6n 119 


II. Tradici6n y evaluaci6n de tiempos 127 


IU . Tradici6n y sistema de tradiciones 136 




IV. 

V. 

VI. 

Tradiciones y desplazamientos en Améri­
ca Latina 

Examen de un tradicionalismo latino­
americano 

Examen de otras tesis sobre la tradición 
latinoamericana 

Determinaciones finales sobre el tema de 
la tradición 

149 

158 

180 

204 

Tercera parte: El problema de la autenticidad de Amé­
rica Latina 221 

1. Problemas en torno a la idea de autentici­
dad y su relación con América Latina 

11. Autenticidad, naturaleza y verdad 

111. Autenticidad, curso histórico y raíces 

IV. Autenticidad y multiplicidad de funda­
mentos 

V. Autenticidad y "Nuevo Mundo" 

VI. Autenticidad y situación 

VII. Determinaciones finales sobre el tema de 
la autenticidad 

223 

239 

247 

269 

284 

297 

312 

Conclusión 319 

( 

i 

I 
( 

Prólogo 

El presente libro tiene su origen en un proyecto de investi­
gación cuyo título original era: "Criterios evaluativos sobre la 
situación cultural latinoamericana". El sentido del proyecto 
era determinar esos criterios, y proceder a un examen crítico 
acerca de su validez. Esos criterios se manifiestan en catego­
rizaciones estimativas admitidas, expresas o implícitas, cuya 
presencia puede detectarse en discursos y programas politleos, 
en planes de desarrollo, en intercambios internacionales, en 
ierarquízaciones de prioridades, en modelos sociales q.ue se 
proponen como objetivos. En relación con esos criterios se 
juzga sobre lo que se desea que exista, o sobre lo que es prefe­
rible o requerible que llegue a existir. En la presencia de esos 
criterios~ cuyo examen puede permitir enjuiciar una situación 
histórico-cultural nacional o regional, se encuentra la diferen­

~ cia entre lo que es y lo que vale, tanto en el sentido sustanti­
vo de "ser" y "valor" como en el sentido verbal de ((ser" y t 
flvaler)}j o sea, la diferencia entre el ((orden ontológico" y 

1 el "orden axiológico". 

I La vigencia de criterios de valor de validez supuesta es un 
hecho en todas las formaciones histórico-culturales gestadas 

I por el ser humano. No es posible tener en vista ninguna situa­
ción humana concreta .. ni en lo colectivo ni en lo individual, 
sin suponer criterios evaluativos. Acerca de ese hecho es posi­

I ble preguntarse por los antecedentes históricos y sociales que 
lo explican, o por las razones que fundamentan la validez de 
las vigencias estimativas existentes. En ambas direcciones se 
plantean problemas filosóficos fundamentales, y arduame11te 
discutidos. Sobre ellos se ha trabajado en el pensamiento lati­

9 



noamericano; pero lo más frecuente es presuponer criterios 
ligados a planteamientos prácticos. Un examen de muestreo 
de ese material, que llega frecuentemente a las páginas de la 
prensa, revela la recurrencia casi obsesiva de ciertas expresio­
nes: ((reivindicar nuestro pasado)}, ((defender nuestra identi­
dad)}, "fomentar nuestros valores propios}}, '(buscar nuestra 
autenticidad}), ((ser fieles a nosotros mismos", "superar las in­
fluencias alienantes)}, "combatir las ideas foráneas", y multitud 
de fórmulas seme;antes. En ese abigarrado conjunto es posible 
distinguir tres grupos bastante característicos: uno que parece 
suponer la constancia y el valor de un modo colectivo de ser; 
otro en el que se establecen lazos especiales con un pasado 
cultural, y otro que tiende a definir críticamente actitudes cul­
turales respecto del quehacer latinoamericano contemporáneo. 
Esto conducía a la formulación de tres interrogantes, dirigidas 
hacia el problema de una identidad latinoamericana, o al me· 
nos hacia la identidad de las nacionalidades latinoamericanas; 
hacia el problema de una tradición de relevancia para decisio­
nes actuales; y hacia una opción entre posibilidades fundadas 
en la autenticidad de las expresiones culturales latinoamerica­
nas cumplidas o proyectadas. Todo esto hacía obligatorio des­
plazar el tema y volver más radicales las preguntas de las que 
se había partido, con el consiguiente cambio de título de la 
investigación. 

La elaboración correspondiente a este desplazamiento podía 
encontrar puntos de apoyo en la ensayística, pero se encontra­
ba sin suficiente respaldo en obrás consagradas de Filosofía 
de la Cultura, de Sociología y de. Antropología. Se hacía nece­
sario proceder a una compleja construcción teorética, con su 
explicitación de principios; la cual podía parecer alejada de lo 
concreto, pero que sin embargo tendría el mérito, si es que lo 
tenía en alguno en sus logros, de ser pensada desde las dificul­
tades que lo doctrinalmente corriente encontraba ante la 
compleja realidad latinoamericana. El punto de partida fue la 

1 
 clásica distinción griega entre ((physisJ) y "nomos", entre lo 

que es según la naturaleza y lo que es según los usos, las cos­
tumbres y las leyes de un ordenamiento humano. Po~ eso no 
se ha vacilado en usar, en el sentido que surge de su origen, el I, término "nomológico}}, que en un tiempo fue acaparado por 
;uristas, y que hoy día es usado deformadamente por epis­
temólogos, que lo emplean para referirse a leyes naturales; 
en este trabajo se ha recurrido a él para designar el carácter 
de ordenamiento regulado y regulador que es propio de una 
comunidad humana. Pero tras esto el tema se prolongaba en 
cuanto a sus problemas de principio. Ya los griegos se pre­
guntaban por la relación existente entre ((physis" y ((nomos)), 
y hacían problemas acerca del valor de un orden nomológico/ 
o sea que éste, históricamente mudable, y diferente en di ver­

"'ras comunidades, y más diferente aún en distintas formaciones 
culturales, es estimativamente ;uzgable, y también lo es su 
cambio eventual. Esto afecta de manera importante a los 
problemas planteados: no sólo es preciso determinar qué 
condiciones y caracteres es menester considerar para que esté 
configurada una identidad colectiva global, sino que además 
hay que preguntarse por el valor de esa identidad, y el de su 
mantenimiento o de su transformación; de la misma manera, 
además de preguntar qué caracteres ha de tener un com­
portamiento social para que sea designado con la palabra tra­
dición, hay que preguntar por el valor de lo que en calidad de 
tradición se hace presente," finalmente, en relación con los 
contenidos concretos de una situación cultural, es preciso pre­
guntar acerca de qué fundamentos permiten distinguir entre 
lo auténtico y lo inauténtico, supuesto que la distinción sea 
posible, lo que requiere un previo examen de la idea de au­
tenticidad. 

Fue largo y trabajoso el análisis de estos problemas de 
principios," pero sin hacerlo no era posible concretar bases para 
la respuesta a los problemas que se tenían en vista, necesitados 

11 

/ 
\ 



f 
~ 

~ 
t' 

de múltiples clarificadones. Todo ello no hu! i sido posible 
sin el apoyo constante y paciente de las autorztJdes del Centro 
de Estudios Latinoamericanos "Rómulo Gallegos" y sin la 
generosa colaboración de colegas y funcionarios. A todos ellos 
va mi agradecimiento. cuanto al contenido, queda entre­
gado al estudio y a la confrontación crítica, sin lo cual no es 
posible el acceso al plano del conocimiento válido. 

MARIO SAMBARINO 

li 

12 
Itl 

¡ 

Ii! 

Primera parte 

El problema de la identidad 

de América Latina 



I 
11 

. 1 

, I1 

11
iI 

,1 

~ 

¡II
:1 1 

! 
\1 

I. Identidad e historicidad social 

La pregunta por la identidad de América Latina ha sido de las 
más frecuentes que se han formulado en el pensamiento latino­
americano, desde el siglo pasado hasta el presente; pero ade­
más ha sido intensa, en el sentido de manifestarse en las 
respuestas, o al menos en el tratamiento del tema, una parti­
cular fuerza emocional, tal como si se estuviese frente a una 
preocupación obsesiva.1 Por otra parte, el problema se ha 
multiplicado a través de la pregunta por las distintas identida­
des nacionales, y por la formación de sustantivos abstractos 
correspondientes (argentinidad, orientalidad, peruanidad, me­
xicanidad, venezolanidad) de donde luego surge la dificultad 
adicional de cómo relacionar la propuesta que se hace en 10 
local y la que se hace en 10 global. Así, en lo que respecta al 
área de habla española, que importa como ejemplo, la acción 
independentista tradujo en los hechos una voluntad negativa 
perfectamente elara, en el sentido de hacer explicito lo que no 
se quería serj o sea, no estar ya más en situación de depen­
dencia respecto de España peninsular. triunfo, junto con 
la revolución, de un republicanismo algunas veces liberal, 
mientras en España se imponía la restauración monárquica y 
salia dominar una orientación conservadora, acentuó la sepa­
ración producida. Por otra parte, a 10 largo del siglo XIX Espa­
ña se mantuvo en una difícil situación de desacomodo con su 

rPara un panorama general, véase Martin Stabb, América Latina en bus­
ca de su identidad. Trad. esp.; Caracas, Monte Avila, 1969. 

11 

15 



~il 
! 

11 
1, entorno europeo, y en sus escritores se hará más fuerte que en 

otros tiempos la preocupación por su propia peculiaridad o 
modo característico de ser; a fines de siglo, en la llamada "ge­
neración del 98", el tema se volverá dramáticamente imperioso, 
para autocrítica o para reafirmación, juzgando de su ayer y 
de su mañana. Su historia posterior ha mostrado que no se 
trataba sólo de especulaciones a espaldas de lo real, sino de 
problemas graves y reales. A su vez, América Latina se vio 
ante la necesidad de responder positivamente, de poner en 
claro lo que se quería ser, 10 que había que hacer para ser 
10 que se quería, y qué posibilidades reales existían para ello, 
a partir de 10 que se era y de 10 que se había sido. 

La tensión entre el querer ser y el poder ser no se da en 
toda comunidad humana; y, cuando se presenta, no tiene en 
todo caso el mismo grado de distancia entre ambos términos, 
o la misma premura o gravedad. En América Latina esa contra­
posición es perfectamente detectable no sólo en los países de 
habla oficial española, y es el supuesto de determinadas líneas 
políticas en materia de economía, de inmigración, de educa­
ción. Esa tensión se hace presente según dos modalidades: 
una, como impulso hacia realizaciones acordes con las posibi­
lidades que le son propias, en el sentido de que advienen de 
ella misma; otra, como factor de resistencia frente a posibili­
dades impuestas, que provienen de fuentes extrañas, aunque 
su presencia forme parte del contenido de su situación histó­
rica. Por otra parte, la "identidad" que suele entenderse como 
una realidad a la que se vincula esa situación histórica, es 
usada por 10 menos en dos sentidos: como factor explicativo 
de 10 que acontece, y como criterio regulativo de 10 que se ha 
de hacer, y por 10 tanto de lo que no se ha de hacer y de lo 
que no es admisible que sea. Así, cuando se pregunta por 
nuestra identidad y la literatura o las artes musicales o las 
plásticas o el folklore, o por nuestra identidad y la fauna o la 
flora o la filosofía, si es que se dice algo, es posi1Dle entender 

16 

que se pregunta, en primer lugar, por si nuestra identidad se 
manifiesta, y cómo, en esas actividades o en ese contorno, 

I 
incluyendo en él a nuestro pasado histórico, y si pode1Jlos des­
cubrirla en ese ámbito, sea por nuestros fracasos o por nues­
tros logros; y, en segundo lugar, por si es preciso impedir que 
esa identidad sea deformada por presiones ajenas a su propio 
desarrollo. 

Pero antes es preciso saber qué sentido tiene hablar de esa 
supuesta "identidad". "Idéntico", no es lo mismo que "uno", 
o que "único", o que "igual", o que "uniforme". "Juan y Pe­
dro son idénticos", no quiere decir que sean una misma perso­
na, sino que poseen caracteres semejantes en cantidad que es 
poco frecuente encontrar cuando se comparan personas. "Juan" 
en distintas etapas de su vida, ha cambiado en tal grado de 
carácter o de costumbres que decimos expresamente "que lo 
han cambiado", o que "está cambiado". Arboles que pertene­
cen a una misma especie son idénticos en tanto son ejemplares 
de ella, y sin embargo son diversos por individualizaciones de 
distinto orden. En todos los casos de identidades de ese tipo, 
junto con lo que se identifica está presente lo que diversifica. 
Que América Latina sea única, en tanto no existe otra Amé­
rica Latina sino solamente ésta, no quiere decir que sea una, 
en el sentido de que existe unidad en ella. La desunión no 
excluye la identidad. La diversidad, tampoco. Pero el proble­
ma aparece en cuanto se pregunta por qué clase de identidad 
es aquella de la que se habla, pues puede hablarse de identidad 
política, geográfica, cultural, situacional, institucional, estruc­
tural. Por otra parte, una es la identidad por semejanza de 
caracteres, otra la identidad de un fundamento, otra la iden­
tidad de un propósito. A veces una identidad es la de un modo 
de ser, como los espejos son idénticos en tanto espejos: otras 
veces la identidad es de valor, como distintos objetos pueden 
valer lo mismo o como cerámicas distintas pueden ser equiva­
lentes en tanto representativas de una cultura aunque no po­

17 



sean el mismo valor económico o estético. En el caso de una 
comunidad humana su identidad, en tanto se manifiesta o se 
reconoce en hechos, no conduce necesariamente a admitir un 
grado de valer que exija su defensa sin más. 

Si se pregunta por la clase de identidad de que se trata 
cuando se habla de "nuestra identidad colectiva", es necesario 
excluir rápidamente algunos casos que se ofrecen al pensar. 
No puede tratarse de la identidad de una cosa consigo misma, 
a la manera de la inmóvil permanencia de lo que pertenece al 
mundo inanimado, a lo menos mientras lo que es tenido en 
vista es juzgado de constante y continua coincidencia consigo 
mismo a los efectos prácticos de la acción humana. No es la 
identidad de una amatista, de un trozo de carbón, de un peda­
zo de mineral, a pesar de que tengan una historia geológica 
reveladora de etapas; tampoco es la identidad de objetos de 
los que decimos que son lo que son hasta que sobrevienen cam­
bios, sea por el curso de la naturaleza o por nueva obra huma­
na, que obligan a cambiar de designación y orientar de otro 
modo las acciones. Podemos fundir el hierro, darle forma, y 
con la forma impuesta será tal objeto: pero la identidad que 
nos ocupa no es semejante a esta identidad inerte o pasiva. 
Más móvil parece la identidad de un río que sufre crecientes 
y sequías, que a veces cambia su curso, y cuyas aguas se renue­
van; para la actividad humana sigue siendo el mismo río mien­
tras sus cambios no hagan necesario tener en cuenta otro 
sistema posible de acción, y no conviertan en pasado irrecupe­
rable al sistema por el que era aconsejable orientarse. En 
definitiva, es el mismo caso de identidad natural ya visto, 
aunque sea más variada su presencia. Tampoco puede tratarse 
de la identidad que lo animado mantiene consigo: una planta 
o un animal nacen, cambian, mueren, son cada uno una enti­
dad distinta de los de su misma especie, pueden ser señalados 
por marcas identificadoras cuando su individualidad no es 
fácilmente reconocible; pero cada uno en tanto individuo, y 

I

~ 
~" 

A',
0: 

cada uno en tanto miembros pertenecientes a una especie, 
siguen en sus cambios una ley de estructuración y desarrollo, 
sin perJulclo que pueden ser afectados por contingencias, 
tales como cambios climáticos, enfermedades, acciones depre­
dadoras de los animales o del hombre. Este mismo en tanto 
ente biológico se inscribe en este tipo de identidad; pero el 
problema de su identidad se desplaza cuando lo consideramos 
a la luz de su mundo histórico-cultural, que es su mundo propio. 

En el caso de la clase de ser viviente que llamamos "hom­
bre", en el sentido de especie, la identidad no queda reducida 
al tipo que caracteriza a la identidad biológica, sino que, sin 
perjuicio de ésta, posee una identidad cultural. Es decir que, 
además y por sobre sus rasgos biológicos, se hacen presentes 
otros, respecto de los cuales la identidad biológica, sin dejar 
'de existir y de ser básica, resulta condicionada e insuficiente 
a los efectos de considerar al individuo como agente o paciente 
de acciones en un medio social que es inseparable de su curso 
histórico. Una especie animal tiene su "historia natural", 
pues experimenta cambios por procesos de adaptación al me­
dio, a su vez sujeto a cambios. Un ser humano, sin perjuicio 
de encontrarse en principio en condiciones similares, se cons­
tituye como individualidad según continuas relaciones de 
interacción en las que pesan mucho las acciones y reacciones 
modificadoras según iniciativas que, aunque en algunos casos 
pueden juzgarse individuales, están siempre socialmente con­
dicionadas y dependen de un "nivel histórico" que regula 
posibilidades de acción y posibilidades de creación de nuevas 
posibilidades. Es en cierto nivel histórico que es posible traba­
jar metales, y es en cierto nivel histórico que se puede pensar 
cómo construir cohetes espaciales. Pero el entorno social, a la 
vez histórico y cultural, ejerce influencias en otros aspectos no 
menos fundamentales: el recién nacido está condicionado por 
su herencia genética; ésta, a su vez, depende de la historia de 
su grupo étnico; además, ese individuo depende en algunos 

18 19 



~III 
Vi¡¡ ¡ de sus caracteres la dieta de su madre, inseparable de la 
i:l1 

que a ésta le es posible según la estructura social, los conoci­
II11 mientos, las técnicas y las creencias del grupo social al que I 

pertenece, todo lo cual extiende su presencia a su crianza y a 
su madurez: así los efectos de una dieta pobte o rica en pro­
teínas, lo que puede estar condicionado por creencias, como 
ocurre con las prohibiciones de consumir ciertos alimentos, o 
por razones económicas, o por simples usos y costumbres. 

Puede agregarse a lo dicho el sistema de educación, la 
ción social, la incidencia de circunstancias contingentes que 
afectan al grupo social, o afectan al individuo de manera de 
alterar su lugar en el grupo: situación de hambruna, caso dI;' 
orfandad. Toda individualidad se constituye a través de con· 
dicionamientos sociales y de su toma de posición respecto de lilll 

I los mismos. Toda individualidad es reconocida como tal 
Jlli! 

pautas de identificación de carácter sociocultural: su "quién 
es señalado paso a paso por reglas interpretativas sobre su 

'11ill origen, por reglas de parentesco, por reglas sobre su lugar en 
el quehacer colectivo, y por sus acciones y omisiones, todo 

JI!!I 
según pautas establecidas de estimación, y de recuerdo o de 
registro de lo acontecido: X) hijo de tales padres, que hizo 
tales o cuales cosas, que contrajo tal matrimonio en tal fecha, 
que fue capturado por tales enemigos, que falleció en tales 
circunstancias. Toda individualidad humana es histórica y 

11111 

social en su identidad, y en la construcción de su identidad. 
No hay identidad sino por relación con otros, aun en el caso 
del fallecido al nacer, del enfermo mental, o del náufrago 
solitario; pero cada uno de estos otros es a su vez una identi­
dad por el entrecruzamiento de relaciones con múltiples otros. 

tI!!l: Toda identidad humana es histórico-social, o sea cultural. Si 
encontramos restos fósiles de caracteres biológicos humanos, 
podemos decir en términos muy genéricos que pertenecían a 
un individuo de tales características somáticas; en algunos 
casos, se puede suponer su dieta, el nivel histórico del grupo 

20 

J 
t,>' humano que integraba, y aun su categoría social, por el tipo, 

de tumba en que se encuentra y los utensilios que rodean el 
cuerpo. Pero esos datos dan referencias aplicables en p,riricipio 
a varios, y permiten asegurar que además de lo que se sabe 
tuvo una identidad personal, histórico-social, que hoyes des­
conocida. Todo esto aparece como vía importante a recorrer 
para aclarar las nociones relativas a nacionalidades, regiona­
lismos, formaciones culturales, que se han de encontrar al 
tratar con entidades o con sistemas de relaciones de tipo his­
tórico. La identidad de América Latina, si es que existe, ha 
de ser de carácter histórico-cultural; la identidad de tal nación 
de América Latina, si es que tiene sentido, ha de ser de tipo 
histórico-cultural. En ninguno de los dos casos esa identidad 
ha de ser del todo similar a la identidad histórica de un indi­
viduo humano; pero desde que éste representa un caso 
identidad histórico-cultural, facilita una vía de acceso hacia 
otros tipos o clases de realidades de ese orden, de suerte que 
los problemas que se observen en lo que respecta a las "indi­
vidualizaciones" de personas podrán conducir comparativa­
mente para elucidar el caso de las realidades históricas 
colectivas y su identidad, aunque estas realidades sólo existan 
en y por individualizaciones y éstas sólo sean tales en y por 
formaciones o estructuraciones colectivas o plurales. A este 
modo humano de ser que consiste en gestarse históricamente 
en lo individual y en lo colectivo según tejidos cambiantes de 
relaciones humanas, se puede llamar "historicidad". Esta es 
temporalidad axiosignada, tiempo cuyo transcurso acontece 
y es creador según relevancias, devenir que lleva la impronta 

signos de valor, tanto en lo social como en las coordenadas 
que corresponden a cada individualidad.2 

2Cf. Mario Sambarino, "Historical fact and Historidty"; Acten des 
XN International en Kongresses tür Pbilosopbie; Wien 2-9 September 
1968, Herder, IV, pp. 564 ss. "Individualidad e historicidad", Cuader­
nos Uruguayos de Filosofía, V; Montevideo, Facultad de Humanidades 

21 



1I ,Se puede distinguir entre "historicidad" e "historialidad"; anota y aporta pruebas, nada queda para un historial. Lo his­

ésta se refiere a aquellos hechos señalables según pautas k toriable no pierde su condición por no ser historiado; y, 

colectivas de relevancia, que permiten determinaciones cuyo 
conocimiento es de interés general, o pueden invocarse respec­
to de algún interés general, sin perjuicio de usos parcializados 
y cuasi-personalizados, o puramente personalizados. Que X 
ocupó tal cargo, o fue autor de tal hecho, u obtuvo tales logros 
buenos o malos, configuran un "historial". Este historial, que 
contribuye a su identificación histórica, cambia selectivamen­
te según el objetivo que se persiga. Así, si se aspira a un cargo, 
se adjuntan los antecedentes que importan para el cargo en 
cuestión; no procede la presentación de otros que no impor­
tan; el interesado nada dice de otros que podrían perjudicarlo, 
como que estuvo involucrado en tal juicio penal por malversa­
ción de fondos o por soborno. La selección obedece al sistema 
de relaciones interpretativo-estimativo-normativas de un con­
junto social, según los intereses del mismo: que ((X mató a 
tal persona", puede valer negativamente en los medios sociales 
establecidos, pero puede crear admiración en medios sociales 
delictivos. Socialmente, pues, hay una "historialidad" 
tivamente establecida y válida según el caso; esa historialidad 
constituye una forma objetiva de identificar a una persona 
según regulaciones que discriminan y califican a lo acontecido. 

Distinta es la "historiabilidad". Todo historial se apoya en 
10 que es historiable; pero lo historiable es más amplio que 10 
que integra un historial, por dos razones: una, porque no todo 

que es historiable interesa para un historial; otra, porque 
aunque interese puede no llegara formar parte de un historial. 
En principio, lo sucedido en diversas reuniones de amigos 
puede ser historiado, por ser historiable; pero si ninguno 10 

y Ciencias, 1968, pp. 5 ss. Una conocida teoría de la historicidad ha sido 
propuesta por M. Heidegger, con el defecto habitual en su. pensamiento 
de ontologizar relaciones axiológicas. 

22 

supuesto que 10 sea, su contenido puede desaparecer 'en con­
diciones tales que su reconstrucción sea imposible. Puede 
incluirse en este caso el ejemplo del diario íntimo que se 
destruye. 

Por otra parte, no todo lo que sucede es historiable, sea 
porque por su carácter o sus circunstancias no son posibles 
formas de documentación, sea porque carece de relevancia 
para ser documentado y eventualmente historiado. No son 
historiables todos los segundos de todos los minutos de todas 
las horas de todos los días de una persona, por relevante que 
esa persona sea. De la mayor parte, de la muy mayor parte 
,del pasado de cada uno no sólo no quedan rastros, sino que 
no interesa que queden, y además es imposible que queden 
por la dificultad fáctica de documentación. La vida es selec­
tiva, la memoria es selectiva, y lo es en 10 personal y en lo 
relativo a otros. Esta selectividad es tan notoria que en nues­
tra orientación hacia el futuro distinguimos lo que es docu­
mentable o historiable o no. Alguien se preocupa tal vez de 
que lo que puede ser historiado no pueda serlo, y con ese fin 
destruye documentos; periodistas acechan la llegada del tal 
ilustre personaje, pero no la de todas y cada una de las personas 
de su séquito, y saben 10 que importa registrar y lo que carece 
de valor. Aquello que es mero pasado no es igual a aquello 
que es de interés histórico, ni a 10 que es historiable, ni a lo 
que es historiado. 

La historicidad y la historialidad se constituyen según sis­
temas de relaciones humanas, ellos mismos históricos e histo­
riables; son atributos de la existencia social humana. Esa 
existencia se autoconstruye, y gesta su propio ordenamiento 
de relaciones que opera como mediador entre el hombre y su 
entorno físico; ese entorno es interpretado según conocimientos 

23 



1111111 

~IIII 
II,II!I 

que clasifican, describen y explican, es valorado según crite­ r colectivos: "el descubrimiento del 12 de Octubre de 1492", 
~rios estimativos, es objeto de acciones organizadas según nor­ "la batalla de Ayacucho". Las unidades de referencia pueden Q 

mas solidarias con lo que se interpreta y se estima. Haciendo 
~' 

recaer sobre fenómenos naturales: "la tormenta que se aproxi­1; 

uso de una vieja terminología que tendrá pronto su utilidad, ,.!' ma"; también pueden recaer sobre fenómenos sociales: "los
ti 

en ese entorno los seres humanos tratan con entes, o con 
conjuntos de relaciones entre fenómenos discernibles e iden­
tificables: ese río que es a vadear, aquel árbol allá lejos, el 
peñasco más elevado, este fiel animaL También integran ese 
entorno objetos que son obra humana: instrumentos de la­
branza, cuchillos de pesca, señales para el tránsito, máquinas 
de escribir, cacharros, casas, embarcaciones. Todos esos entes 
tienen su lugar según un vasto sistema de redes interpretativo­
estimativo-normativas; la relación con ellos integra la histori­
cidad sociaL ésta aparecen también conjuntos regulados de 
relaciones humanas, más o menos fugaces o persistentes; cuan­
do esta persistencia relativa permite encauzar acciones o de­
termina acciones de manera que el conjunto posee UUiuau 

operacional o funcional reiterable, se puede hablar de entida­
des: un club deportivo, una oficina gubernamental, una 
empresa comercial, una Iglesia, un Estado. Pueden crearse 
entidades por acuerdos entre particulares, así la fundación de 
una sociedad industrial; o por decisiones estatales, así un 
nuevo Ministerio; o por acuerdos entre Estados, así la OEA, 
la UNESCO. entidades pueden no tener nada que ver 
con el orden jurídico: una "Asociación de veteranos aburridos" \ 
puede no tener personería jurídica. más: una entidad pue­
de ser antijurídica: "la banda de Agapito " , ejército revo­
lucionario" . 

En el curso de la existencia social se construyen infinitas 
veces unidades colectivas diferentes de las entidades: "los 
manifestantes que ocuparon la plaza". También se definen 
clases que no son entidades: "los que han cumplido dieciocho 
años", "los usuarios de este medio de transporte". También 
se constituyen unidades de referencia que no . configuran 

intereses creados en torno a este asunto", "los más importantes 
capitales de plaza", "los intelectuales". Cuando una unidad 
de referencia, sea o no una unidad colectiva, adquiere un uso 
constante y regular, puede hablarse de entificación, o sea que 
la realidad delimitada del caso es tratada como si fuera un 
ente o una entidad. América Latina no es un ente ni una enti­
dad; puede ser interpretada como una entificación, como tam­
bién pueden serlo "las Misiones protestantes", "la cerámica 
chibcha", "los pueblos del otro lado del mar", "el Tercer Mun­
do". Si el trato con los entes supone la mediación de un 
tna cultural, si las entidades son creadas en el curso de un 
sistema cultural, con mayor razón las entificaciones suponen 
un sistema cultural; pero puede haber entificaciones que 

aproximadamente concordantes proviniendo de dis­
tintos sistemas culturales. Esto es inevitable cuando entran en 
relación dos o más sistemas culturales, y lo mismo se prolonga 
en la manera de ver a entes, entidades y entificaciones aunque 
se hagan presentes estimaciones interpretativas contrapues­
tas, y lo que para uno es bosque sagrado sea para otro bos­
que del demonio, y el sabio emperador de unos sea el tirano 
infiel de otros, o el expoliador extranjero para unos sea el 
civilizador para otro. Si "América Latina" es un expresión que 
admite ser definida convencionalmente a los efectos de un uso 
internacional por parte de organismos internacionales, lo por 
ella designado puede ser interpretado de maneras distintas 
según distintos universos 

En la historicidad social relacionada con entes, entidades y 
entificaciones, corresponde reiterar aspectos ya observados 
al tratar de la historicidad individual. Sea el caso de un ente 
natural, como una perla, o un árbol, o un animaL La perla es 

24 25 



111111 

obtenida y entra en circulación en el mundo humano según f 
sistemas de pesca y de comercialización que constituyen con­

~< 
,,~ 

juntos de relaciones humanas históricamente gestadas, conec­
tadas con la valoración que se hace del objeto según lo que 
cuesta su obtención y lo que importa en su uso; es idéntica 
a sí misma, pero desde su ingreso en un universo cultural sigue 
un curso ajeno al de una legalidad natural: se extrae en Amé­
rica y se usa en España, es perla de tal clase y fue de tal em­ I
peratriz, figura en una joyería o en un Museo, se le custodia 
o se le destruye, todo según relaciones humanas cambiantes, 
que en nada se parecen a una identidad natural. Tal árbol 
sirvió para una demarcación de límites, bajo su sombra des- ' 
cansó tal personaje, su destrucción originó un conflicto. "Fido" Ilf7 re
fue el perro fiel de tal filósofo analítico, salvó en tal ocasión i; 
la vida de su amo, y se consumió de pena cuando éste murió ~' 

~ 
intoxicado por leer a Russell. Los caracteres de la historicidad ~. 

se hacen presentes a través del conjunto de relaciones por el 
cual el ente en cuestión queda incorporado a un mundo social t 

f.­

humano, así se trate del mundo que un solitario lleva consigo. 
9' 

Lo mismo, y con mayor razón, tiene lugar en el caso de una 
entidad: la OEA nace de un acuerdo entre Estados, tiene su 
sistema estatutario, tiene su historia administrativa y política, 
puede cambiar tal o cual cláusula suya o interpretarla de nuevo 
modo, puede desaparecer; su historia no queda conclusa hasta 
su fin, aunque sus decisiones queden ahí como lo ya decidido 
y con lo cual hay que contar, aunque después se dicten por la 
misma organización resoluciones inspiradas en criterios dife­
rentes. Con mayor razón son históricas las entificaciones vagas 
y frágiles, como lo que se llama "Tercer Mundo". 

Todo universo cultural tiene un sistema de identificaciones; 
todo sistema de esa índole presenta una estructura formal de 
determinaciones relativas a relaciones, tiempos y lugares: "yo", 
"nosotros", "ellos", "eso", "ese", "vuestro", "ahora", "aquí", 

1I11I11I,', "después", "allá", "hoy", "sucesivamente", "cuántos", "mu­

¡Iilll 26 

1 1' 

¡Iill11 

chos", sin que interese agotar una lista que se encuentra en 
cualquier gramática, pero que no depende de nuestro idioma ni 
de nuestro universo cultural: es difícil pensar en una s'ociedad 
humana en la cual no pueda decirse "ahora, allá lejos, hay mu­
chos enemigos vuestros". Decimos que se trata de referencias 
formales por cuanto la interpretación es siempre contextualís­
tica, depende de quién lo dice, a quién lo dice, dónde lo dice, 
cuándo lo dice. Esto es tan escasamente gramatical que el "aho­
ra" de una orden o el "allí" de un lugar pueden señalarse con 
un gesto.3 

Esas relaciones tienen que ver con un contexto que se deter­
mina en razón de dimensiones axiológicamente definidas; lo 
"habiente en torno" es lo que importa según sistemas de rele­
vancias, así sean propios o ajenos pero a tener en cuenta, por­
que a cada individuo, a cada representante de una entidad, a 
cada quién que se tenga por partícipe o solidario de una enti­
ficación, le importa qué es lo que importa según el sistema de 
relevancias de otros. Lo que hay en el entorno hace mención 
de lo que tiene que ver con lo deseado o lo querido; es decir, el 
contenido del entorno, así sean cosas, productos, personas, ins­
tituciones, grupos, importa para tomar decisiones frente a uno 
mismo y a los otros, según sean recursos disponibles o factores 
negativos a tener en cuenta: "este oro que interesa a aquellos 
otros", "este personal insuficientemente preparado", tienen 
relevancia para individuos privados y para quienes deben tomar 
decisiones geopolíticas. Toda concreción de dimensiones espa­
ciales o temporales se determina según relevancias, o sea según 
axiosignaciones, y por lo tanto según un sistema evaluativo; 
toda identificación que importa responde a un sistema estima­
tivo, inseparable de interpretaciones que a su vez son a evaluar, 
y de normas consiguientes que también son evaluables. Los 

JEl carácter formal de una serie de determinaciones fue bien visto por 
Hegel, Fenomenología del Espíritu, (A), 1. 

27 



J 
i' 

contenidos concretos de una historicidad se determinan según r 
r

coordenadas de culturales, que pueden gestar un sis­
tema respecto de sus relaciones mutuas. 

El encuadre formal de las relaciones de identificación es 
condición necesaria pero no suficiente para identificaciones 
concretas, que suponen un sistema de relevancias. Es por deter­
minadas evaluaciones contextuales que se establece la rela­
ción y la diferencia entre tal "nosotros" y tal "vosotros", 
sea en una asamblea de vecinos, en las Naciones Unidas, o en 
el diálogo Norte-Sur. Toda determinación de un nosotros se 
se hace dentro de un posible nosotros más amplio; "aquí" pue­
de referirse a un lugar junto a una piedra, a una habitación, a 
un país, a la tierra, al sistema solar; "ahora" puede referirse a 

instante o a "estos tiempos de ahora". 

En todo individuo se da un entrecruzamiento de relaciones 
con otros y con un entorno, según determinaciones espacio­
temporales. Esto mismo ocurre con toda concreta manifesta­

¡lIImll ción de la historicidad social, con entidades y entificaciones , 
referencialmente identificables. Todo individuo está situado; I::IIIII! 
también lo está toda objetividad y toda objetivación que inte­
gre una historicidad social. "Estar situado" significa encontrar­
se en un tiempo y en un lugar, con otros y con un entorno, 
según axiosignaciones dadas y evaluaciones a efectuarse: 
tiene que atender a su defensa personal aquí y ahora y con 

medidas, "el país que atender a una interven­
ción extranjera, "los refugiados que están en la frontera" 
nen que esperar si se les concede asilo, "el Tercer Mundo" 
espera las decisiones de la OPEP. Las unidades de referencia 
individuales o colectivas, tengan o no éstas sus formas de 
identificación, están situadas, lo quieran o no, lo sepan o no, 
y están expuestas a padecer por lo que no saben. Toda identi­
dad colectiva o social históricamente gestada es cultural. Inte­
resa, por lo tanto, ocuparse de las nociones de cultura y de 
formación cultural. 

28 

n. 	 El fundamento cultural de las identidades nacionales 
y macro-regionales 

Es necesario partir de la conocida y aceptada distinción 
entre un concepto selectivo y subjetivo de cultura, referido a 
un tipo y grado especial de formación de la personalidad, y 
un concepto genérico y objetivo referido a los distintos tipos 
y aspectos que presenta la actividad organizada por la que 
realiza su vida una sociedad humana. El primero ha estado 
centrado tradicionalmente en el conocimiento que en 
el quehacer- de 10 que sucede o ha sucedido en el campo de 
las artes y las letras, la filosofía y las ciencias; puede servir 
para caracterizar una forma cultural, por su elitismo o por su 
amplitud de base o por el orden jerárquico de sus elementos, 
pues no es igual la escala señalada que la que siga el orden 
de ciencias, filosofía, letras, artes. ]erarquizaciones de este 
orden pueden ser útiles para caracterizar una forma cultural, su 
importancia en un área cultural, el nivel histórico que mani­
fiesta, su adecuación a necesidades colectivas de defensa, de 
supervivencia o de propia realización; así, se sostiene a veces 
que la primera escala es la dominante en los países de Améri­
ca Latina, y que no es la conveniente para las exigencias del 
actual momento histórico. Esto último desplaza el tema hacia 
el concepto objetivo de cultura cuyo clásico punto de partida 
está en la definición dada por Edward B. Tylor en 1871: 

(cultura es). . el conjunto complejo que incluye conOClmlento, 
creencia, arte, moral, ley, costumbre, y todas las demás capacida­
des y hábitos que el hombre adquiere como miembro de la 
sociedad.4 

4"Culture or Civilization, taken in its wide ethnographic sense, is that 
complex whole which includes knowledge, belief, art, morals, law, cus­

and other capabilities and habits adquiered by man as a member 
society." Primite Culture: Researches Info the Development 01 

Philosophy, Religion, Art and Customs (1871). Gloucester, 
1, p. 1, 1958. 

29 



,

Esta definición ha sido objeto de críticas varias, pero sigue 

'l; tipo, de suerte que existen redes de interconexiones. Cada 
siendo un importante punto de partida. En relación con ella 
es preciso hacer algunas consideraciones. La cultura es un 
conjunto interconectado de formas del comportamiento huma­
no, de regulaciones existentes ahí, en un medio social; esas 
regulaciones encauzan actividades que pueden ser fugaces, 
como una danza ritual, o se traducen en objetivaciones persis­
tentes que importan para el comportamiento humano, como 
un cesto, un libro, una herramienta, un escudo; esas formas 
reguladoras tienden a constituir un sistema totalizador o glo­
bal, un todo social, en principio coherente pero que admite 
la posibilidad de insuficiencias y contradicciones, tal como ocu­
rre en un sistema de leyes. Ese sistema admite comportamien­
tos optativos, pues se caza o se compra, se va al teatro o al 
cine; y deja un margen más o menos amplio para variaciones 
contingentes, que no cambian su estructura. El sistema se 
genera y se modifica en un medio histórico; sus contenidos, 
por variados que sean, son en principio aprendibles y trans­
misibles; constituyen una herencia cultural no derivable de 
formas de herencia biológica, y son susceptibles de innovacio­
nes y cambios. 

En cada aspecto de los que se han distinguido en una cultu­
ra, la regulación no es puntual; es decir, no es una regulación 
aislada. La regulación de una ceremonia conmemorativa, de 
una ceremonia religiosa, de una elección de autoridades políti­
ticas, comprende una serie de regulaciones parciales relacio­
nadas, cada una de las cuales tiene sentido por su integración 
en un conjunto. Cada oficio se ejerce según regulaciones 
técnicas y autorizaciones para su cumplimiento; las relaciones 
de intercambio están sometidas a regulaciones; también lo 
están la familia, la educación, las formas de propiedad y de 
producción, las festividades y los esparcimientos, la bebida 
y los adornos, la música y los cantos. Cada aspecto es una red 
de regulaciones; cada red está en conexión con otras de otro 

~, 

red posee su identidad, es la red de regulaciones religiosas, o ~ 
politicas, o económicas; determina identidades, en la forma 
de tales autoridades, tales formas de transacción, el templo, 
el mercado, el Cabildo; y establece criterios de identificación: 
quiénes pueden votar o quiénes pueden contraer matrimonio. 

Las regulaciones identificativas del sistema, por el simple 
hecho de permitir operar sobre lo que aparece en la experien­
cia, se proyectan sobre sistemas extraños con los cuales se 
entra en relación. Cuando se dice: "ésta es una armadura feu­
dal", "deben estudiarse las leyendas mayas", "ahí está una 
muestra de cestería tupí-guaraní", se están ejerciendo posibi­
lidades identificadoras que espacial y temporalmente extien­
den los límites de la formación cultural presente desde la cual 
se formulan; se va hacia lo ya no presente, o hacia lo '-'-"~A~"­
tente pero ajeno, a través de relaciones que ahora importan, 
o que importan en tanto históricas. Esta extensión de las 
posibilidades de identificación es de especial significación en 
el encuentro entre culturas diferentes: "ofrecemos a Su Ma­
jestad el fiel relato de los crímenes de estos demonios con 
forma humana", "poseen grandes y coloridas ferias, con abun­
dantísimos artículos para comerciar con ellos", "su Sumo 
Sacerdote y su Emperador son crédulos y necios", "sus tem­
plos son maravillosos". El encuentro de dos culturas es el 
de dos sistemas interpretativo-estimativo-normativos de tipo 
totalizador o global, con sus acciones encauzadas y sus objeti­
vaciones producidas; en lo que ahora importa, es el encuentro 
de dos sistemas de identificaciones, de dos modos de encontrar 
y crear identidades. Pero cada sistema se reconoce distinto del 
otro, y reconoce al otro como sistema diferente, o sea que cada 
sistema se identifica a sí mismo como sistema totalizador, y 
de igual manera identifica al otro. Entificaciones por acuerdos 
e identidades de referencia de tipo coyuntural se apoyan en 

30 31 



ese reconocimiento básico, y por eso es posible cavilar inten­
tando prever 10 que harán "los otros". 

La búsqueda de identidades solicita algunos pasos previos 
más. En una cultura, además de las redes constitutivas de un 
sistema interpretativo-estimativa-normativo global, existen 
subsistemas que se organizan en torno a diferentes núcleos de 
realidades sociales; esto hace comprender la razón por la cual 
una manifestación cultural es identificable como suficientemente 
similar en diversos grupos. Una misma religión puede no mos­
trar identidad operacional, su mismidad de grupo actuante, pues 
pueden producirse cortes debido a la interferencia de otras 
redes, por ejemplo de tipo jurídico o político; así, para seguir 
con el mismo ejemplo, una misma religión en dos comunida­
des distintas puede tener autoridades diferentes e inde­
pendientes. 

En la existencia concreta de una formación cultural hay 
realidades humanas y extrahumanas que no son redes nomo­
lógicas,5 aunque la relación con ellas se haga según éstas. Hay 
actividades humanas que pertenecen a otro orden de ser que 
el de las redes nomológicas aunque se encaucen por ellas; 
se cocinan alimentos, no se cocinan recetas; en un campeonato 
juegan personas, no juegan los reglamentos; se practica una 
danza, pero no bailan las reglas de la danza; se apresa a un 
delincuente, no se apresa al código penaL Además, las activi­
dades humanas suponen condiciones que no son actividades 
humanas. Se navega en pleno huracán, y el huracán no es una 
actividad humana; se padece una ola de frío, se vuelve muro 
insalvable la montaña escarpada, se hace imposible vadear al 
torrente, no se sabe qué hacer para impedir la propagación 
de una epidemia, se hacen procesiones para que llueva, se 
cuenta con las diferencias reales de fuerza, de sexo, de edad. 

5A propósito de este término, véase lo que se dice en .el prólogo de 
esta obra. ' 

32 

Accidentes geográficos, circunstancias climáticas, determina­
ciones biológicas, no son acciones humanas. En el caso de 
límites prohibidos, de lugares "tabú", de animales vedados, 
se está en presencia de identificaciones que resultan de redes 
nomológicas; pero aquello a lo que éstas se refieren no es 
una red nomológica: el lugar prohibido se inunda, y no se 
inunda la red que lo define; el animal sagrado perece, y no 
perece la red cultural del caso. Hay un entorno físico y bioló­
gico con el cual tiene que habérselas la actividad humana que 
a veces puede modificarlo; pero ese entorno no es una red 
nomológica. 

Además las actividades humanas se concretan en objetiva­
ciones que no pertenecen al modo de ser de las redes nomo­
199icas, aunque son resultado de sus aplicaciones. Productos 
de actividades encauzadas son cestos, cerámicas, canoas, bu­
ques, ferrocarriles, monopolios, haciendas. Tales objetivacio­
nes abarcan también a objetos que poseen significación para 
un comportamiento colectivo aunque su uso sea personalizado: 
un cetro, un emblema, un símbolo, una bandera, un bastón de 
mando. El objeto es perecedero; su función es persistente, 
mientras subsista la forma cultural que le da sentido, o lo es 
para el estudioso de esa forma cultural: una mitra puede ser 
realización exquisita de un orfebre insustituible, pero en tanto 
mitra responde a un sistema cultural conducente a objetivacio­
nes simbólicas, y en este aspecto es sustituible, incluso cuando, 
por el material utilizado y por el talento del artesano, no haya 
comparación posible entre tal objeto y el que puede sustituirlo. 

Por la interconexión y diferenciación de redes nomológicas 
distintas se comprende que objetivaciones aparentemente 
semejantes, y que caen bajo un común denominador lógico, 
posean alcances diferentes, y orienten conductas diferentes: la 
bandera de un regimiento, la de un movimiento ideológico, 
la que sirve para señales marítimas, la que indica quiénes He­

33 



garon primero a un lugar difícilmente accesible. Por otra parte, nes, mercados, templos, caminos; con objetivaciones creídas 
la misma objetivaci6n puede servir para objetivaciones de f 

~ en torno a poderes extrahumanos- interpretaciones cosmo­
orientaci6n diferenciada en los comportamientos a que puede 5~ 

f,;. g6nicas, deificaciones, comunicaci6n con realidades de otro 
dar lugar: la misma bandera en cuanto identidad definida, o 'j 

la misma bandera en tanto sea la misma en su identidad mate- ~ 

I 
Í'

puede servir para una conmemoraci6n, para una demar­
cación de límites, para cubrir un cuerpo. La bandera es "la 
misma" como forma definida; hay muchas realizaciones de 
su definición y todas son banderas de tal clase; o puede ser 
"la misma", pero usada con repercusiones diferentes, por 10 
cual a veces interesa tal, y no otra del mismo tipo. Hay mu­ l.!.... 
chas pistolas de tal marca, de tal calibre, pero no es una igual 

" 
sino tal la que en un peritaje balístico interesa para mostrar ii 

~¡.que fue usada para ultimar una víctima; la dificultad que 
pueda presentar una identificación de mismidad material no ti' es igual a la de la mismidad tipológica, y da origen a formas 
diferentes de prueba. I 

~ 

Esto se proyecta sobre el caso del sistema global: el sistema 
puede ser "el mismo" que otro en tanto tipo de cultura, y 
ser "él mismo" cuando se diferencia de todo otro sistema 
-sea o no del mismo tipo-- por su unidad operacional con­
creta. Argentina y Uruguay pertenecen a un mismo tipo cul­
tural, pero cada uno de esos países constituye un "sí mismo" 
colectivo dIferente, que opera como totalidad en relación con 
los subsistemas de regulaciones. Cuando se hable de tipo 
cultural se usará el término "forma"; cuando se hable de tal 
concreci6n de un tipo se hablará de "formaci6n cultural". 

S610 por la existencia de redes reguladoras de las relaciones 
humanas -parentesco, educaci6n, producción, distribución, 
división del trabajo, jerarquías, festividades, ritualidades­
puestas a su vez en relación con objetividades físicas --cam­
pos, ríos, montañas, zonas rocosas, condiciones climáticas-; 
con objetivaciones realizadas -armas, utensilios,'construccio­

$Y 

orden que el de la experiencia común-, y con objetivaciones 
que señalan la diferenciación con otros grupos humanos 
-lugar, símbolo, costumbres, instituciones-; sólo por esa 
existencia se puede hablar de comunidades humanas organi­
zadas y persistentes. Sólo por redes nomol6gicas que permiten 
frente a lo dado una orientación interpretativa --qué especies 
animales o vegetales se han de distinguir y c6mo y para qué; 
qué diferencias por edad, por sexo, por actividades o por 
jerarquías importan, qué depende de los dioses y qué de los 
humanos; una orientaci6n estimativa, en tanto se distinguen 
lo laudable y lo censurable, 10 deseable y lo rechazable, 10 
aconsejable y 10 imprudente, 10 que corresponde que sea y 
lo que ha de evitarse que sea; y una orientación normativa, 
en tanto indican' cómo se ha de proceder para lograr 
lo necesario, lo grato, lo deseable, qué hacer y cómo 
hacer para usar lo logrado; y sólo sí esa red de co­
nexiones mantiene una continuidad temporal suficiente a 
pesar de cambios circunstanciales -adquisici6n de nuevas 
técnicas, cambios de la estructura del poder sacerdotal o del 
poder político, intercambio comercial con otros pueblos, nue­
vos' instrumentos que amplían o transforman las posibilidades 
de acci6n, como lo fue el caballo para el indio- s610 entonces 
se puede hablar de una comunidad humana organizada y 
dotada de unidad global de referencia respecto de sí misma 
y de las otras comunidades humanas, más allá de las coexis­
tencias accidentales, como las que sobrevienen en un grupo 
de náufragos. Si se toma cualquier descripción antropológica, 
cualquier relato de viajeros que informen del modo de vida 
de un pueblo, se encontrarán todos esos aspectos, y cada mo­
mento de los mismos, --c6mo se pesca, cómo y qué se cultiva, 
qué y cómo se construye, qué armas se fabrican y c6mo y con 

34 35 



f
qué materiales- representa un sinnúmero de relaciones inter­ , den a la misma definición legal dentro de su sistema origen, 
pretativo-estimativa-normativas. Las sociedades actuales son 
en todos estos aspectos idénticas a las más antiguas, aunque 
se diferencian cuantitativamente de ellas, y aunque acentúan 
de una manera llamativa el lugar de aquellas redes tendientes 
a operar sobre 10 existente; que tal es el sentido del desarrollo 
de la tecnología y de la planificación racional en gran escala. 

Supóngase una moneda; tiene su identidad, es un objeto 
tales características. Es un producto de regulaciones culturales, 
pero tiene, en tanto objeto inerte, la identidad material de lo 
físicamente igual a sí mismo. Esta identidad se mantiene aun­
que sufra modificaciones por circunstancias físicas o humanas 
que la han deteriorado: ha estado expuesta a la acción de 
ácidos, ha sido perforada para usarla como adorno. Esos cam­
bios son detectables sin perjudicar su identidad, aunque seña­
len cambios de valor o cambios de uso: la moneda que sirve 
para relaciones comunes de compra-venta, la que vale en rela­
ción con una colección numismática. Supóngase ahora la 
presencia de dos monedas; cada una se define según su siste­
ma de origen, que determina su lugar histórico y su lugar en 
el mercado. posible identificarlas como de acuñación feni­
cia, romana, española; esa misma identificación de pertenencia 
a un sistema permite determinar si según éste tenían el mismo 
valor económico, o si poseían valores distintos. Estos valores 
no tienen el mismo monto para un coleccionista actual, porque 
la de menos valor entonces puede interesar más hoy por su ma­
yor rareza, según el sistema apreciativo de un interesado. Sien­
do idénticas en estilo y valor en su tiempo, pueden valer dife­
rentemente según su estado de conservación o su especial con­
texto histórico: encontrar una moneda fenicia en excavaciones 
arqueológicas en América, le da a ese ejemplar un valor cien­
tífico que no tiene precio económico, salvo relaciones pura­
mente convencionales de interés. 

Decir que dos monedas son idénticas significa, que respon­

36 

o dentro del sistema de interés en razón del cual son ahora 
comparadas. También puede querer decir que su iden~idad en 
tanto objetivación no es discernible de la igual identidad de la 
otra, de modo que no sólo son intercambiables, sino que son 
sustituibles la de una por la otra sin que pueda apreciarse la 
diferencia. Sin embargo, puede interferir otro sistema históri­
co, que introduce un valor de afección: el viejo doblón español 
conservado de generación en generación en la familia puede 
ser robado o perdido, y puede adquirirse 1.1,'10 similar en las 
casas especializadas; sin embargo, el adquirido, aunque idén­
tico, no es "el mismo". 

Supóngase ahora una momia, que lo sea como producto 
cultural y no como resultado procesos naturales de momifi­
cación. Tiene su identidad material que la hace ésta y no 
aquélla; de esa identidad podemos extraer datos sobre edad, 
sexo, raza, enfermedades, régimen alimenticio, tipo de cultura 
y tiempo al que perteneció la persona cuyo cuerpo ha sido 
momificado; y todos estos datos pueden ser científicamente 
importantes. Sin embargo, a menos de saber otros datos por 
otras referencias, nada sabemos de la persona cúyo era el cuer­
po. Puede ocurrir que esa persona nos sea conocida en tanto 
identidad histórica, pero sin que sepamos que es su cuerpo el 
que ahora conocemos momificado; se trata de dos identidades, 
cuya relación no podemos establecer. Por otra parte, no hay 
relación de continuidad entre una persona y sus restos, en 
CUtLf1to al orden de realidad al que pertenecen. El sistema cul­
tural vigente puede valorar esa identidad por continuidad y 
ocurre así cuando se veneran restos de seres queridos; pero 
esa continuidad puede interesar en tanto relación a identificar 
según otros sistemas parciales, por ejemplo a los efectos de la 
investigación de un crimen. 

En los casos vistos se trata de identificaciones que depen­
den de sistemas culturales o de sectores de los mismos, 

37 



tendientes a reconocer una identidad que interesa a los efectos 
del mismo sistema o de sus subsistemas. La identidad de una 

de una entificación, de una unidad coyuntural de 
referencia, lugar en un sistema cultural, se trate o no de 
realidades que poseen capacidad de autogestión a través de 
sus miembros; pero para el caso de identificaciones de tipo 
global o totalizador se presentan posibilidades variadas que 
requieren un nuevo paso. 

III. 	 Los cortes identificacionales múltiples 
y el fenómeno del reconocimiento 

La identidad de una cultura no es lo mismo que la identidad 
de sociedades; ésta no es lo mismo que la identidad de una 
nacionalidad; y ésta no es igual a la identidad de un Estado. 
Un Estado puede comprender a más de una nacionalidad, en 
tanto esta noción, aunque en el mundo actual sea principal­
mente jurídica, es más bien político-cultural. La nacionalidad 
polaca no desapareció cada vez que desapareció el Estado 
polaco, y Suiza comprende cantones diferentes; en el primer 
caso había una nacionalidad, aun en tiempos en que no 
Estado; en el segundo, por el Estado se define una nacionalidad 
entre unidades diferenciadas, con una amplia base histórica y 
cultural común. Un Estado puede comprender dentro de su 
nacionalidad a sociedades diferentes, lo que muchas veces ha 

en los grandes Imperios, y puede ocurrir en Estados 
de menor magnitud. Un Estado y una sociedad pueden com­
prender a más de una forma cultural; Bolivia sirve de ejemplo. 
Una forma cultural puede comprender a varios Estados y es 
así cuando se habla de "la cultura europea"; una sociedad 
puede comprender a más de un Estado, a lo menos usando la 
idea de sociedad en sentido tipológico (sociedad capitalista, 

38 


sociedad socialista), sin perjuicio de los nexos internacionales 
dentro de una misma tipología (las compañías transnacionales, 
por ejemplo). Se da el caso de culturas hasta cierto' punto 
autónomas o perfectamente diferenciables dentro de una so­
ciedad y dentro de un Estado; tal es el caso de Surinam. Las 
nociones de "cultura", "sociedad", "nación", "Estado", son 
criterios diferentes para efectuar cortes clasificatorios en las 
relaciones humanas, y por lo mismo representan criterios dife­
rentes para establecer identidades. Multitud de relaciones 
posibles, de composibilidad o de compatibilidad, son imagina­
bles entre estos términos. Cuando se habla del "mundo árabe" 
quedan comprendidas culturas diferentes, sociedades diferen­

nacionalidades diferentes, Estados diferentes. 
tro": ¿de qué se habla cuando se habla de "América Lanna--!'; 
¿no será multívoca esa expresión?; ¿a qué tipo de identidad 
o de unidad referencial nos remitimos, si es que hay alguna?; 
¿no se entrecruzan sistemas posibles de referencias, que en 
su entrecruzamiento delimitan un núcleo que permita una 
unidad de referencia global, y no sólo según criterios de refe­
rencias posibles parciales, jurídicos, étnicos, históricos? ¿Cómo 

que entender ese "nuestro"? Pues si no hay en sentido 
estricto unidad histórica, ni política, ni social, ni geográfica, 
ni cultural, ¿podría haber igual un común denominador? 

( 
Una sociedad puede o no ser una unidad política; es muy 

(
diferente hablar de la sociedad latinoamericana y de la socie­
dad angloamericana. Sea o no una unidad política, una sociedad 
puede incluir a sociedades diferentes: a los comanches, a los 
makiritares, o comprender regiones con distinto nivel históri­
co, latifundios rurales y costa moderna o grados diversos de 
desarrollo, técnicas agrarias primitivas y a pocos kilómetros 
tractores; o instituciones o costumbres locales no fusionadas: 
culto a María Lionza e Iglesias cristianas, amuletos y supers­
ticiones junto con un sistema educacional racionalista. 

39 



r

i" 

Por todo esto tiene sentido no separar a veces los términos 
~;. 

~ 
de sociedad y cultura y hablar de sistema sociocultural; el 
medio urbano y el rural son social y culturalmente diferentes, 
pero ambos son partes de un sistema sociocultural de relacio­
nes unifican tes , aunque sus diferencias se traduzcan en hechos 
muy concretos del sistema total: es sabido que las estadísticas 
sobre orientación política de los votantes, en un régimen de 
elecciones, muestran diferencias considerables y generalizadas 
entre las zonas campesinas y las citadinas, por lo menos donde 
el campo no está altamente tecnificado y no goza de un elevado 
nivel educacional. 

Se puede preguntar por las relaciones entre sociedad y 
nación. Toda nación, aunque haya surgido por cortes deter­
minados por relaciones de poder, es expresión de una cultura 
o de un complexo de culturas interconectadas. La idea misma 
de "nación", es un producto cultural, como lo es la relación 
entre "nación" y "Estado". Así como una nación puede com­
prender culturas y subculturas diferentes, también puede 
comprender diversos agrupamientos humanos que merezcan 
ser considerados sociedades diferentes. Sin peculiaridades 
locales socioculturales no parece posible pensar en una nación, 
por cuanto el corte que ésta establece en sistemas de relaciones 
nomológicas ha de servir para establecer diferencias con otras 
naciones y por lo tanto con otras nacionalidades. 

Hay cortes producidos por la realidad jurídica de un 
do nacional; hay aymaras bolivianos y peruanos, 
venezolanos y colombianos. La idea de nación introduce cortes 
que pueden ser de tal índole que obliguen a reformular un 
sistema, ya que queda limitado a un ámbito, y sus lími­
tes pueden reobrar sobre el contenido, pero el corte no impide 
que una nación forme parte de un cultural real más vasta. 
Hay contenidos de sistemas culturales que aunque admitan 
variables considerables en sus históricos, su herencia 

cultural, sus costumbres, su sistema social, sus instituciones, 
sus técnicas y modos de producción, su tipo de organización 
jurídico-política, sus reacciones estimativas primarias, sus 
sentimientos, sus ideas y sus creencias, pueden sin embargo 
manifestar un conjunto suficientemente extenso de coinciden­
cias básicas para admitir una clasificación similar, en una sis­
temática de formaciones culturales. Radcliffe Brown pensaba 
que un antropólogo, aunque se hubiesen perdido datos fun­
damentales para un historiador y para la continuidad de una 
conciencia nacional existente, podía con algunos 
rasgos considerar a la Inglaterra medieval y a la Inglaterra 
de comienzos del siglo veinte como fases históricas de una 
sociedad. Aquí se tienen en cuenta una serie de coincidencias 
continuadas: monoteísmo, monarquía, sistema de parentesco, 
jerarquización social, pero esto es inseparable de datos espe­
ciales, de color local, de historias concretas que se enlazan en 
el tiempo, pues de otro modo se podría llegar a la idea de que 
Inglaterra y España son una misma nación. 

Una nacionalidad en sentido jurídico puede perderse por 
decreto, por ley, por desaparición del Estado; una nacionali­
dad, en sentido sociocultural, no se pierde por esas circuns­
tancias, puesto que se lleva consigo, internalizadamente. No 
es lo mismo la lealtad a la nación que la lealtad al Estado; si 
en 1789 se sabía distinguir, en un punto nodal de la historia, 
entre los significados de exclamar "Viva el Rey" y "Viva la 
Nación", lo mismo corresponde decir hoy respecto del juego 
de líneas que determinan la lealtad al Estado o la lealtad a la 
Nación. Si, entonces, hay un doble concepto, cultural el uno 
y jurídico el otro, de "nacionalidad", o un doble camino 
para determinar su significado, se complica el problema de 
una supuesta identidad latinoamericana. ¿Se trata de una 
identidad cultural?; ¿se trata de una identidad entre Estados, 
áreas culturales, niveles históricos, potencialidades, regímenes 
sociables? La palabra "país" tiene el doble sentido de nacío­

41 



1lí.tl1UUU y de estaticidad; "nuestros países", ¿tiene por referen­
te a "nuestras nacionalidades" o a "nuestros Estados"? Esa 
expresión, que puede compararse con el uso de "nuestra Amé­
rica", se refiere, por el pronombre, a alguna forma de un "nos­
otros"; pero ¿cómo determinarlo? Si nos referimos al nos­
otros caemos en un circulo: "nuestros países" se determinan 
en relación a un "nosotros", pero el "nosotros" se determina 
en relación con "nuestros países". Y esto dejando de lado las 
referencias más o menos coyunturales que puede adoptar el 
"nosotros": "nuestros países", según el contexto, puede sig­
nificar "las naciones que son superdesarrolladas", "las nacio­
nes que integran la OPEP", "las naciones que integran la 
OEA", "los países del Tercer Mundo". 

Todo sistema global crea y supone un sí-mismo colectivo. 
El corte identificacional puede por esa razón hacer manifiesta 
una separación en lo idéntico: dos países pueden adoptar el 
mismo Código Civil, tal como ocurrió en forma aproximada 
con la difusión del Código de Napoleón, pero se tratará de dos 
Códigos distintos, que seguirán una suerte distinta, porque 
pertenecen a sociedades distintas. Estas originan sistemas dife­
rentes, por más que se trata de sociedades semejantes en 
cuanto a su tipo. 

Un sistema nomológico global se identifica a sí mismo por 
su propio sistema de interconexiones, que lo delimitan espacio­
temporalmente. A los efectos de su identidad no hay necesidad 

que los subsistemas que lo integran sean originarios, au­
tóctonos, o locales; y a los efectos de su especificidad, basta 
con que se distinga de otros sistemas semejantes por un corte, 
como el representado por la existencia de autoridades políticas 
diferentes. El sistema se prolonga más allá de sí en tanto supo­
ne relaciones con otros sistemas nomológicos con los cuales 
está, ha estado, o se espera estar en relaciones concretas, 
sometidas a regulaciones interpretativo-estimativo-normati­

42 

vas; se sabe por tribus alejadas que en la costa llegaron hom­
bres blancos, se espera que tarde o temprano se tendrá que 
resolver qué hacer respecto de ellos, según se interprete si 
son dioses o forajidos, según se estime si vienen para bien 
o para mal, y se decida qué normas de cortesía o de 
violencia es preciso adoptar ante el caso. Y los que llegan 
elaboran a su vez sus normas a partir de lo que en ellos es ya 
sistema vigente. 

Por el sistema cultural se establecen formas de acción, se 
determina cómo defender las propias ciudades o los propios 
enclaves habitacionales o las propias fuentes de subsistencia; 
qué hacer con los prisioneros que puedan tomarse, con las 
construcciones que los extraños hayan realizado y con las naves 
que los han traído; es decir, se toman decisiones sobre las ob­

(jetivaciones materiales de los otros, como sus cruces y sus 

templos, tal como estos otros piensan qué se ha de hacer con ( 


las objetivaciones materiales de los indígenas, sus productos 

desconocidos, sus ídolos y sus pirámides. El encuentro de dos 

culturas es así el encuentro de dos sistemas interpretativo­

estimativo-normativos, o sea de dos sistemas nomológicos con 

el entorno existente y el aporte de sus objetivaciones respecti­

vas, en un ámbito espacio-temporal determinado. El resul­

tado se mide por las modificaciones en cada sistema, o por 

el sistema que se crea para regular sus relaciones mutuas. 


La identidad de cada sistema global en el sentido de una 
unidad operacional se manifiesta en relación con un núcleo 
relativamente persistente, que da lugar a acciones que se 
identifican por su fundamento y qe él extraen su autoridad, 

perjuicio de eventuales rebeldías que de cualquier modo 
remiten al núcleo del caso. Este núcleo es también objeto 
posible de acciones o reacciones fundamentadas en un núcleo 
operacional extraño, que tiene objetivos determinados proyec­
tados hacia una situación futura: el dominio político, económi­

43 



,

co, religioso. Puede ser centro aglutinante de operaciones nocimiento que permite actuar en relación con él y aun en 

posibles activas o pasivas un grupo deportivo, un grupo delin­ l'

\f contra suya. Esto se aplica ya en el caso de la simple noción 

cuente, un grupo guerrillero, un grupo ideológico, un Estado, 
una región dividida entre Estados pero que posee un margen 
importante de elementos geo-culturales unitarios y caracte­
rístico (la Guajira), o de unidades histórico-políticas con 
marcadas diferencias internas (Surinam). 10 que ahora im­
porta es el problema de la conciencia totalizadora a los efectos 
de la acción global, tal como las subdivisiones guayanesas, por 
razas, lenguas y costumbres, no impiden que sean todas guaya­
nesas; y cantones idiomáticamente diferentes, cual es el caso 
de los cantones suizos, integren secularmente y sin mayores 
problemas una sola nacionalidad, con plena autoconciencia. 
A los efectos de esa totalización operacional importa señalar 
que se saben y reconocen partícipes quienes están vitalmente 
incorporados a sus redes nomológicas fundamentales, y a la 
conciencia de esa participación contribuye todo el sistema, por 
la educación, las festividades y los actos comunitarios, los sím­
bolos y los emblemas, por lo que se dice o por lo que se hace 
por la totalidad o en su nombre. De ésta sólo es parte el orde­
namiento jurídico, que puede quebrantarse sin afectar la 
identificación básica, por cuanto ésta no es meramente jurídi­
ca: los golpes de Estado que han padecido los pueblos de 
Latinoamérica no han afectado sustancialmente su identidad, 
aunque su frecuencia, su prolongación o su gravedad, pueden 
servir para caracterizar tendencias, constantes, accidentes, o 
crisis históricas de una identidad. El sistema identificador de­
termina a "los nuestros" y a "los otros" en un sentido global, 
o sea identificable como totalidad operacional de subsistemas 
interconectados, y es parcialmente modificable según el curso 
de 10 histórico. 

sistema nomológico es pues un sistema de recogniciones; 
y esto tanto en el sentido de permitir el auto-reconocimiento 
de un grupo como totalidad operacional, como el,hetero-reco­

de "grupo", en sus más sencillos niveles; pero es funqamental 
para definir toda identidad colectiva que sea el núcleo de un 
universo cultural concreto, es decir de una formación cultural, 
y se prolonga por 10 tanto en colectividades de máxima ampli­
tud que participan sistemas suficientemente persistentes y 
consistentes como para permitir una identidad que vaya más 
allá de una coyuntura, o de alianzas e institucionalizaciones 
ocasionales entre diversas identidades. 

Es posible que subsistemas, como consecuencia de contac­
tos culturales o de la evolución cultural, se transformen sin 
afectar la identidad colectiva totalizadora y operacional que 
permite al conjunto reconocerse, ser reconocido, y ser sujeto 
ú objeto de acciones globales. Los cambios pueden ser pro­
fundos: la introducción del caballo por los españoles comportó 
una transformación importantísima en distintas colectividades 
de indígenas cazadores en las llanuras, por los cambios en sus 
técnicas de caza, sus posibilidades de sustento, sus posibilida­
des guerreras, sus técnicas de transporte; y todo esto desde las 
planicies norteamericanas hasta los indígenas sureños. De 
nómada caminante el indígena se convierte en jinete. A su vez, 
los pueblos europeos que alcanzan la revolución industrial 
experimentan cambios en su sistema de relaciones humanas, 
seguidos de crisis en sus instituciones políticas, en las que 
se hace sentir el reclamo de sectores antes excluidos. En nin­
guno de los casos hay cambio de identidad porque 10 subsis­
tente en el sistema es suficientemente considerable y mantiene 
suficiente continuidad histórica como para absorber los nuevos 
subsistemas que en él se integran. Por su parte los españoles 
conquistadores experimentaron cambios importantes: incor­
poraron a su dieta plátanos, papas, casabe, maíz, cacao, 
dad de nuevos frutos; aprendieron a tratar con gentes con 
otra forma de vida y con otra concepción del mundo, a las 

45 



que quisieron imponer las suyas, sin ser inmunes a supersti­
ciones y creencias locales; organizaron en otra forma su vida 
familiar, que en algunos casos entronca con la indígena; y 
mil cambios más. Sin embargo no perdieron su identidad por 
un tiempo, hasta que se gestaron identidades nuevas. O sea 
que la identidad de los países que surgen de la conquista no 
debe buscarse en mestizajes biológicos, o en los culturales 
que en muchos lados son muy limitados por el exterminio de 
la población indígena, la escasez del aporte negro o los aluvio­
nes inmigratorios, sino en la continuidad nuclear o sustantiva 
de sistemas nomológicos. Las mezclas y los préstamos cultu­
rales cambian aspectos, pero no transmiten identidades; y 
sólo podremos hablar de entificaciones e identidades nuevas 
cuando el cambio es tal que engendra un sistema nuevo en el 
cual adquieren otro sentido elementos anteriores, que ahora 
se integran en redes interpretativo-estimativo-normativas dife­
rentes y adquieren posibilidades creadoras diferentes. De otro 
modo, sólo hay incorporación de elementos ajenos, sin cambio 
de identidad. A nadie se le ocurre pensar que Europa es mes­
tiza cultural por haber adaptado a su dieta productos oriundos 
de América, ni por haberse capitalizado por la explotación 
de América; ni que los ingleses sean mestizos porque toman 
té oriental a las cinco de la tarde. 

En los procesos de entificaciones y de identificaciones his­
tóricas colectivas de valor totalizador o genérico, tiene un 

el fenómeno del reconocimiento, propio o ajeno. Se 
usan emblemas o alguna clase de símbolos, a tal efecto; pero 
para la mirada del perteneciente a un grupo puede bastar un 
gesto, una fórmula de cortesía, una palabra, la forma de vestir, 
la forma de actuar. No todo el que pertenece a un grupo se 
identifica con él, en el sentido de que se reconoce en él, con 
alegría o con dolor; pero se sabe coincidente con el grupo 
como carácter o como unidad operacional, estatutaria o no. 
Quien habla de "mis desdichados prejuicios de, clase media" 

46 

se refiere a una forma de auto-reconocimiento, tanto como el 
que se sabe participante en unidades de acción, acordes con 
una· nacionalidad definida o con una estructura estatal o so­
ciaL No han de ocuparnos las identidades recognoscitivas 
subordinadas, sino las atinentes a las unidades totalizadoras 
globales que constituyen una Nación, una Sociedad, un Esta­
do, un sistema regional, al margen de los problemas que se 
plantean a propósito de las relaciones entre estos términos. 

Esas unidades que a la vez son unificaciones se desdoblan 
en dos modos: uno es la referencia que se hace a los términos 
que las mencionan o a sus modalidades de expresarse y ac­
tuar; otra, la que se traduce en la internalización personificada 
que compromete en un sentido global. Una cosa es actuar 
institucionalizadamente, aunque no se esté de acuerdo en la 
coyuntura, como quien acepta participar en una guerra con 
la que discrepa pero en la que está comprometido su país; 
otra, la de quien dice que obra así porque así es el modo de 
ser de su nacionalidad o regionalidad, aunque no oculte, tal 
vez, su valoración negativa de lo que "lleva dentro de sí". 
Quien dice: "Soy demasiado brasileño para no gustar de la 
samba", opera según 10 que habría que llamar "internalización 
gentilicia". Mas también hay formas o modalidades de identi­
ficación, en las que el miembro partícipe del grupo puede no 
reconocerse, pero a la cual tanto él como el grupo nacional 
o regional se ven necesitados de padecer, y que es la identifi­
cación determinada por los otros. América Latina es vista por 
otros pueblos, otras culturas, otras regiones, según considera­
ciones genéricas y estereotipadas en las cuales no todos, o tal 
vez ninguno de los que pueden llamarse latinoamericanos está 
dispuesto a reconocerse, aunque a veces se acepte 
contenidos históricos pasados o actuales de verdad 
10 que se dice. Esto es común a cualquier situacióu pUllllW­

cultural de una región, coincida o no con delimitaciones esta­
tales: esa mirada ajena recae también sobre Estados Unidos 

47 



de América, sobre Europa o sobre India; y es un fenómeno necesite. Hay países extraños a la región que pueden fijarse r

básico en la tan difundida contraposición, basada tanto sobre ?~"" 

objetivos de relaciones políticas en un cauce determinado y 
caracteres reales como equivocados, entre la América latina 

f' 
~" 

que identifican a la región cultural, o a sus sectores, según sus 
y la América sajona: e incluso entre América como Nuevo 
Mundo y Europa como Viejo Mundo. 

En esto se repite pero amplificadamente y axiosignadamente 
el fenómeno del reconocimiento, tan clásicamente señalado 
por Hegel, pero al cual éste no le dio toda su amplitud, y no 
vio la dimensión estimativa que es su supuesto condicionan­
te.6 El fenómeno se multiplica por cuanto en el mundo actual 
se produce un entrecruzamiento recognoscitivo identificador 
y estimacional, entre Estados, pueblos y culturas. Cada uno 
identifica a los otros según 10 que cada uno piensa del otro y 
piensa de sí, y según 10 que cree que el otro piensa de sí y de 
la manera en la que lo enjuicia al entrar con él en relación. 

Hay entificaciones e identificaciones por los objetivos 
concretos de la acción de los otros. Conforme a lo antes expre­
sado, restringimos esta fórmula a "los otros Estados", "las 
otras naciones", "las otras culturas"; lo que no es diferente, 
aun en un dominio cultural, o en una región cultural, de 
"aquellos pueblos que nos proporcionan materias primas"; 
o "los que nos imitan"; o "que quieren llegar a ser como nos­
otros"; aunque este haber llegado a ser se deba a 10 que se 
extrajo de América y de otras regiones. 

También aquí hay entrecruzamiento de sistemas regulado­
res. Empresas particulares pueden orientarse según precisos 
objetivos por 10 que se puede hacer en América Latina según 
sus materias primas, el sistema político imperante, el grado 
de desarrollo parcial, el nivel de capacidad de la mano de 
obra calificada y el costo de la mano de obra simple; según 
pues el tipo de trabajo que la empresa económica en cuestión 

60p. cit., (B), IV, A. También Hegel ontologiza relaciones axiol6gicas. 

48 

posibilidades de acción interna, de integración en alianzas, de 
penetración de sus sistemas de ideas y creencias; esas posibili­
dades de acción externa evalúan las posibilidades de respues­
tas internas, y éstas responden a aquéllas. En el mundo actual 
no es pensable que Estados, naciones, áreas culturales, regio­
nes culturales, pueden ser y valer lo que son, y ser y valer 
como lo ensueñan o requieren, sin considerar lo ajeno que se 
hace o puede hacerse presente. 

¿Los entrecruzamientos señalados coinciden con la determi­
nación de áreas culturales, con un nivel histórico generalizado, 
con un ámbito aproximadamente determinable de definidos 
procesos de transculturación, con una situación general en el 
área, cuando el tema de la identidad se plantea en relación con 
América Latina? Es una pregunta que corresponde examinar. 

IV. 	 La identidad por áreas, niveles y 
procesos de transculturación 

Se entiende antropológicamente por '~área cultural" un área 
geográfica en la que se encuentran rasgos y complejos cultu­
rales comunes en un grado que permite establecer una identidad 
clasificatoria. El tratamiento de esa identidad comprende 
tanto a 10 que tal vez tenga conexiones estructurales y también 
a 10 contingente y a lo local. Esto último importa para la 
identidad de una agrupación humana concreta y su capacidad 
operativa global activa y pasiva: en el área cultural amazóni­
ca hay tribus diferentes, suficientemente semejantes en algu­
nos aspectos para que se pueda hablar de un tipo cultural co­
mún; pero el tipo no opera ni se opera contra él, pues 10 real 

49 



, 

!1í ~,es la existencia de tales y cuales comunidades de tipo similar !' 

pero diferentes en su identidad, decisiva para la delimitación 
de sus campos territoriales de acción. 

La identidad clasificatoria puede comprender a más de una 
identidad cultural operante, aunque no se trate de formacio­
nes de tipo similar, si es un área geográfica de constantes y 
regulares formas de interconexión cultural, de suerte que 
pueden determinarse coordenadas de coexistencia o de com­
plementariedad. Pero también puede existir identidad clasifi­
catoria sin que pueda hablarse de área cultural, no sólo por la 
repetición del mismo tipo en lugares distintos, sino cuando 
existió en un tiempo unidad en un área pero esa unidad se ha 
perdido o se ha diversificado. 

Puede formularse la pregunta por si la noción de área 
cultural designa alguna forma de realidad o es de valor mera­
mente clasificatorio. La alternativa parece una falsa oposición: 
es clasificatoria para organizar un material de museo, para 
transmisión de conocimientos, para comparar estratos cultu­
rales que presentan semejanzas a pesar de su lejanía, como 
los caracteres del neolítico en América y en Europa; se refiere 
a una realidad si se está en presencia de una identificable for­
ma de vida que produce efectos históricos reales, que pueden 
traducirse en el exterminio de culturas vecinas o en la incapa­
cidad de resistirlas. En este segundo sentido existe una unidad 
operacional real concretada en uno o en varios agrupamientos 
humanos, por el cual un sistema cultural puede expandirse, 
restringirse, desarrollarse, modificarse, extinguirse. La distin­
ción importa para la pregunta sobre América Latina, pues en 
un caso se trataría de una unidad clasificatoria, y en el otro de 
una unidad operacional, activa o pasiva. 

posible poner en relación la idea de área cultural con la de 

difusión cultural. última se gestó con la tesis de la exis­

tencia de centros de creación cultural, cuya difusión especial 


50 

explicaría la presencia de rasgos y complejos culturales en 
otros lugares y en tiempos posteriores, permitiendo medir una 
edad cultural según la amplitud y lejanía de su adopción. Esta 
hipótesis estuvo ligada al difusionismo cultural, en la versión 
del mismo dada por los teóricos de la escuela histórico-cul­
tural, que tendía a explicar la totalidad o al menos la 
mayor parte de los aspectos valiosos de distintas formaciones 
culturales a partir de uno o de unos pocos focos de cultura 
creadora, de los cuales otros pueblos serían adaptadores e imi­
tadores. No es el lugar de discutir esas tesis, en buena medida 
ya juzgadas en la Antropología actual; pero puede señalarse el 
fenómeno innegable de la difusión cultural, consecuencia ine­
vitable del contacto cultural, lo que ocurre desde que han 
existido comunidades humanas. La discusión importa por si 
América Latina es considerada un área geográfica sometida a 
una difusión cultural aproximadamente semejante. 

Toda área cultural es de carácter histórico: es una delimi­
tación del acontecer de agrupamientos humanos según deter­
minaciones espaciales y temporales axiosignadas. América 
Latina no tiene un foco común de creación culturaL No tiene 
rasgos culturales idénticos en sus así se consideren na­
ciones jurídicas o naciones culturales. Ni étnica ni histórica­
mente ofrece uniformidad. Que se puedan señalar procesos 
paralelos en algunos casos -la etapa colonial, la independen­
cia, la anarquía y el caudillismo, la inestabilidad política, la 
influencia francesa, el romanticismo, el modernismo, el positi­
vismo, la reacción antipositivista, la dependencia económica, 
el crecimiento regulado por la demanda extranjera, la depen­
dencia tecnológica, el gusto por las letras, el poco gusto por 
las ciencias, la poca vocación colectiva por las técnicas y la 
escasa posibilitación de las mismas, la desadaptación al mundo 
contemporáneo y sus exigencias competitivas a nivel interna­
cional- representa un conjunto bastante impresionante de 
analogías que sin embargo no se traducen en rasgos y complejos 

51 



'111m 

1~1i!1111 J\ culturales comunes en grado tal que sea posible hablar de área País 	 Blancos Mestizos Indios Negroidesrcultural. Ya se verá la importancia de esas analogías; pero no 
1~lli;! 

¡1!llIIliI: 

[¡llllllllii" 
i 


:111111111! 

¡~llllIIlll 

-~ 

\ I 


. \ 

~ 
,! 

~ 
1 


.~! 
¡ I 


.~! 

~ 

~~ 

~~ 
\ ~ 

,[1: 
":i': 

1 ~111'1~I,'III:¡ 
I 1:1

.I( 
~ 

~, 
I ~ 

~rnl~; 
IIII!IIIII\\: 

~~ 

~~11~ 

1111111111 
 il 

~1~ 


son las necesarias para hablar de un área cultural, a 10 menos 
en sentido estricto, sin olvidar constantes situaciones de ex­
cepción. Junto a esas semejanzas considerablemente difundidas 
hay diferencias insalvables para poder hablar de área cultural: 
hay extrema diversidad étnica que habla de antecedentes cul­
turales muy diversos (países de mayoría blanca, Uruguay 90%, 
Argentina 89%; con mayoría indígena, Guatemala 67%; con 
mayoría mestiza, Nicaragua 76%, Venezuela 68%, Chile 66%, 
México 61 %; con mayoría negroide, Haití 100%, Rep. Do­
minicana 81 %; con población parejamente repartida, Bra­
sil 39% de blancos, 20% de mestizos, 3% de indios, 37% 
de negroides); 7 hay diferencias en el tipo de producción, en 
la estructura social, en el desarrollo de las clases medias, en 
el nivel educacional, en la capacitación tecnológica, en el 
ingreso per capita, en recursos naturales, en tradición cultu­
ral. Las diferencias son tales como para que no exista unidad 
estilística alguna. Por 10 demás, el área geográfica de 10 que 
hoy se llama América Latina ofrecía áreas culturales profun­
damente diferenciadas antes de la conquista. De todo esto se 
extrae esta otra conclusión: por sus diferencias, América Lati­
na no puede ser un área igualmente sensible a formas de difu­
sión cultural, la que se encuentra con medios extremadamente 

diversos. 
Elman R. Service distingue tres áreas fundamentales: a) 

América indígena, en las tierras altas de Bolivia, Perú, México, 
Guatemala, donde hay poblaciones con claros rasgos cultura­
les indígenas; b) América mestiza, que comprende a Paraguay, 
Brasil interior, Argentina occidental, Chile central, parte de 
América Central, Colombia y Venezuela; c) América europea, 
que comprende a Uruguay, la mayor parte de Argentina, y 

7Véase el cuadro adjunto. 

52 


Argentina 89 

Bolivia 12 

Brasil 39 

Chile 25 

Colombia 20 

Costa Rica 48 

Cuba 30 

Ecuador 7 

El Salvador 8 

Guatemala 3 

Haití
" 

Honduras 10 


México 9 

Nicaragua 10 

Panamá' 8 

Paraguay 5 

Perú 13 

República Dominicana 5 

Uruguay 90 

Venezuela 12 


9 


31 


20 


66 


59 


47 


20 


32 


52 


30 


50 


61 


76 


50 


30 


37 


14 


8 


68 


2 


57 


3 


9 

12 


2 


58 


40 


67 


40 


29 


14 


10 


65 


49 


10 


37 


9 


3 


49 


3 


100 


1 


31 


81 


2 


10 


FUENTE: 	 Racial Composition 01 Latin American Nations (University 
of Texas at Austin, Population Research Center, Mimeo­
graph, 1968).8 

8Apttd. Guillermo Morón, Historia contemporánea de América Latina, 
Equinoccio, 1975, p. 181. 

53 



J: mestizo y mulato luso-indígena-africano, queda aparte. Y los 
Chile meridional, donde la ocupaci6n de los blancos se acom­ t', 

C' 

criollos serían Argentina, Uruguay, Chile y, parcialmente, Co­
paña del exterminio de los indígenas.9 Una clasificación bastan­ 10mbia.1l 

te semejante surge de Darcy Ribeiro, y su distinci6n entre 
pueblos testimonio (México), pueblos nuevos (mestizos), y 
pueblos trasplantados (Uruguay y Argentina, aunque comen­
zaron como pueblos nuevos); el mismo Ribeiro agrega la 
categoría de pueblos emergentes, que se aplicaría a Africa y 
Asia.lO Esto se refiere más bien a tipos culturales; pero en 
cuanto a áreas culturales, algunos distinguen no menos de 

siete: 
Las distancias, los obstáculos físicos, las características 
cas, las composiciones étnicas y la historia han creado, pues, 
paulatinamente, áreas culturales. Con muy larga perspectiva, 
pueden separarse zonas, que de norte a sur serían: 1, México y 
Centro América; 2, El Caribe o las Antillas, y 3, Sudamérica. 
Reuniendo las dos primeras, tendremos once países latinoameri­
canos en Norte y Centroamérica, y diez al sur de Panamá, en 
Sudamérica. Si acercamos y afinamos un poco más la perspectiva, 
de manera de atender más a las afinidades o unidades culturales 
que a las condiciones geográficas, la división resulta la siguiente: 
1, México; 2, Centroamérica; 3, Las Antillas; 4, Colombia y Ve­
nezuela; 5, los países andinos o de ascendencia cultural incaica: 
Ecuador, Perú y Bolivia; 6, Brasil y 7, el cono sur: Argentina, 
Uruguay, Chile y Paraguay. y si prestamos atención a los ele­
mentos étnicos dominantes, llamando extensivamente mestizos 
a los pueblos en que se ha mezclado la sangre indígena o negra 
con la ibérica, y criollos a los descendientes de europeos, los 
mestizos serían México, Centroamérica, las Antillas, los países 
andinos más Venezuela, en parte Colombia, y Paraguay. Brasil, 

9"Indian-European Relations in Colonial Latin América"; American 
Antbropologist, 1955, pp. 411-425. George Murdork distingue veinti­
cuatro áreas culturales indígenas en los indígenas sudamericanos: "South 
Américan Culture Areas". Soutbwestern }ournal 01 Antbropology, 7, 
pp. 415-436.

10Véase: Las Américas y la Civiliz.ación, Buenos Centro Editor 
de América Latina, 1972. Del mismo autor, El proceso civilizatorio, 
Caracas, Universidad Central de Venezuela, 1974; El dilema de Amé­
rica Latina, Buenos Aires, Siglo XXI, 1974; Fronteras indígenas de la 
civilización, México, Siglo XXI, 1975. 

fácil pensar en subdivisiones de importancia considera­
ble. Con esto se vuelve imposible la hip6tesis de un "ethos" 
común en la macro-área, sin perjuicio de algunas semejanzas, 
que quedan reducidas cuando se toman en cuenta las diferen­
cias en la estructura social, y en particular el diferente grado 
de desarrollo de las mediasP 

¿Tiene América Latina la identidad de una región caracte­ ( 
rizada por un nivel histórico semejante? La clasificación y 
ordenación de los niveles históricos es tema que compete a 
los historiadores y antropólogos; en este trabajo sólo pueden 
ser pertinentes algunas consideraciones en relación con el 
tema de la identidad colectiva macro-regional. Desde que se 
habla de "niveles", se suponen medidas compa,rativas; desde 
que se habla de "históricos", se supone que se trata de delimi­
taciones temporales según evaluaciones. "Nivel histórico" no 
es igual a "época histórica", lo que a su vez es distinto de 
referirse a tiempos que "hacen época" por representar hitos 
en el curso del acontecer humano. época" el desembar­
co del 12 de Octubre de 1492, que señala un corte en el 
tiempo de un universo cultural; no hacen época desembarcos 
accidentales . otro~ que llegaron antes al Nuevo Continente. 
"Hace época" la Revoluci6n Francesa, que representa un cor­
te con el Antiguo Régimen; es menor el alcance de la Revolu­
ción Norteamericana, que es una secesión no conflictiva con 
una situación política, a pesar del cambio de las instituciones. 
"Hacen época" la brújula, la pólvora, la imprenta. "Epoca 
histórica" es una delimitación espacio-temporal que compren­

llJosé Luis Martínez, Unidad y diversidad de la literatura latino­
americana, México, J. Mortiz, 1972, pp. 23 s. 

12Cf. John Gillin, "Ethos components in Modern Latín American 
Culture"; American Antbropolgist, 1955, pp. 488 ss. 

I 
55

54 

http:bastan?10mbia.1l


de un tiempo más o menos largo, determinable sólo en cada 
caso, en el que se manifiestan contenidos culturales persisten­
tes dotados de unidad estilística y que señalan etapas en la 
realización de una forma culturalP 

Se habla del nivel del mar, del nivel alto o bajo de una 
represa, del nivel educacional, del nivel sanitario. Se supone 
que existen criterios de medición; y éstos en el orden de lo 
histórico-cultural sólo son posibles si está admitido un sistema 
de evaluaciones, o sea un sistema de valores. Cuando se trata 
de la comparación entre diferentes formaciones culturales se 
puede proceder según los criterios internos de cada una, o los 
valores de otra forma cultural ajena pero que por las buenas 
o por las malas vale como modelo apreciativo. Así, la medida 
del desarrollo está dada por las escalas de valores de las socie­
dades desarrolladas, aunque esa medida pueda ser cuestionada 
por otras formaciones culturales regidas por otros sistemas 
de valores. En el grado en que la cultura europea y alguna de 
sus derivaciones ejercen un papel preponderante en las relacio­
nes culturales de poder en el mundo actual, el nivel histórico 
resulta ligado a la capacitación tecnológica, y a la estructura 
social que la acompaña. Hoy por hoy, una formación cultural 
está en desnivel histórico cuando sus posibilidades de acción 
respecto de su entorno no estén en el grado de competir con 
eficacia técnica en relación con otros sistemas culturales con 
los cuales se encuentra en relación. 

Una identidad cultural tiene siempre algún grado de unidad 
estilística en sus manifestaciones; en cambio, una identidad 
estatal puede incluir expresiones culturales extremadamente 
diferentes, reunidas por las relaciones entre formas y sistemas 
productivos y la común subordinación a un mismo Estado, 

BVéase Germán Carrera Damas, "Sobre el problema de la contem­
poraneidad en historia de las ideas", Metodología y estudio de la historia, 
Caracas, Monte Avila, pp. 199-208. 

concebido como organizaclOn jurídica de una nacionalidad. 
l Por 10 mismo, un Estado puede comprender juntamente a .. niveles históricos muy desiguales: zonas altamente tecnifica­

das, y zonas primitivas o mdimentarias. Una macro-área antro­
pogeográfica como lo que se designa con el nombre de Amé­
rica Latina puede comprender, y de hecho comprende, a muy 

'1 

" distantes niveles históricos. En la medida en que éstos están 
en relación según un sistema de conexiones, esa diversidad 
no afecta a la identidad global. Pero el área geográfica y políti­
camente delimitada no queda caracterizada por un determinado 
nivel, salvo que se entienda por éste el estar por debajo de un 
coeficiente general de capacidad de creación tecnológica, o de 
consumir más que crear en relación con lo que se puede produ­
cir según lo que técnicamente es posible para los agmpamien­
~s coetáneos. La posible consideración de toda el área 
latinoamericana puesta en un estado que esté situado por 
debajo de una línea de nivel, no es criterio suficiente para esta­
blecer una identidad global, como no lo es para establecer una 
identidad cultural con un supuesto "Tercer Mundo" que 
comprendería a India y Argentina, Kuwait y Brasil, Uruguay 
y Uganda. 

La pregunta por los niveles culturales latinoamericanos 
viene al caso por cuanto circula con evidente importancia la 
tesis de que la situación cultural general manifiesta una mez­
cla de niveles históricos, y que en su conjunto las naciones 
que la integran son contemporáneas cronológicamente con el 
mundo desarrollado del presente, pero no lo son históricamen­
te; justo por los problemas de nivel, que pueden plantearse 
en términos de adecuación a la problemática de una cultura 

, actual. Que en un lugar nacional o macro-regiol1al se den pro­
¡ fundas diferencias de niveles históricos; que junto a técnicas 
-1' 
¡ 	 modernísimas se usen otras antiquísimas, es cosa que acon­

tece con frecuencia en muchos lados; que lo mismo suceda en 
América Latina no tiene en principio nada de particular; pero 

¡ 

56 57 



f 
,I 

según la tesis no se· trata sólo de coexistencia de niveles, sino 
de sus formas de relación. En esa relación habría complementa~ 
riedad -lo que ocurre normalmente cuando un nivel superior 
usufructúa lo producido según niveles inferiores aunque estos 
últimos sean también los perjudicados-, pero también 
interterencias. Las relaciones humanas que se establecen en 
niveles del mundo indígena no son aptas para el funcionamien~ 
to de sociedades democráticas liberales como según sus prin­
cipios declarados son la mayoría de los países de América 

y tampoco lo son para una sociedad supuestamente 
capitalista, llegada sin haber madurado la forma social prece­
dente. Las relaciones semi-feudales agrarias propias del gran 
latifundio explotado a modo de señorío personal, tampoco son 
adecuadas. También sería interfiriente la formación de una 
clase media ligada al sector de servicios, cuando no existe un 
grado de abundancia o de acrecimiento económico que los jus­
tifique, la cual funciona como improductiva manera de redis­
tribución de ingresos y de mantenimiento de una clientela 
social y política. La asociación en calidad moral de dependiente 
habilitado, que se establece entre los sectores económica o 
poHticamente más poderosos y algunas empresas ligadas al 
desarrollo industrial extranjero, del que se vuelven gerentes, 
también produciría deformaciones según esta del desnivel 
histórico, pues da lugar a una estructura estamental extralegal 
de la sociedad, con la consecuencia de que los sectores privile­
giados por sus relaciones y sus posesiones gobiernen oligárqui­
camente la vida social bajo una apariencia democrática; en 

estarían enajenados los intereses más generales de mayor 
importancia de cada nación, pues estaría enajenada a lo ex­
tranjero su capa social más influyente, de costumbres imitativas 
y sin capacidad de creación económica independiente y com­
petitiva. Esto daría lugar, por razones estructurales, a un 
difícil o tal vez imposible acceso a la modernidad, sin que se 
hayan resuelto en cada paso, por maduración interna, los 

problemas -llámeseles contradicciones o antagonismos- de 
la etapa anterior}4 

La tesis expuesta -que en el mejor de los casos señala una 
característica generalizada, pero no fundamenta ni expresa 
una relación de identidad- tiene evidente parentesco con la 
tesis del aluvionismo cultural, tal vez iniciada por José Vas­
concelosP Según esta orientación interpretativa, sería carac­
terístico de América Latina haber padecido una sucesión de 
influencias culturales debida a los cambios de la cultura eu­
ropea, sin que se haya producido una evolución interna latino­
americana que diera fundamento a lo que en cada instancia 
se presenta no ya como novedad sino como verdad cultural. 
De esto resultaría un cambio histórico determinado ex()gena­
~ente, secuencial e imitativo, y en definitiva falso o inauténtico. 
P~ro, de nuevo, una característica generalizada en una macro­
región no es razón suficiente para fundamentar identidades, 
ni para presumir una identidad básica de la que esa caracterís­

14" ...muchos autores han señalado que en la sociedad latinoamerica­
na conviven grupos sociales correspondientes a todos los grados de la 

•evolución humana". ". o difícilmente puede señalarse con precisión en 
qué etapa de la civilización occidental se encuentra la sociedad latino­
amel'Ícana" "En Latinoamérica lo que se ha acumulado son las puras 
contradicciones irresolutas, contradicciones anacrónicas por presentarse 
en un tiempo que no es el suyo".- "El espíritu capitalista, caracterizado 
por su voluntad de creación económica, de multiplicación indefinida 
de la riqueza, no apareció por ningún lado en las acciones de nuestros 
seudoburgueses".-"No se trata de un sector revolucionario el de estos 
seudoburgueses, como lo fueron efectivamente las burguesías de Europa 
y de los Estados Unidos. Por ser ellos mismos objetos de reparto, por 
no haber superado las supervivencias españolas antimodernas, carecen 
de la típica voluntad de creación económica de la burguesía". " ... en 
América Latina la penetración de la burguesía y sus capitales no produ­
ce la desintegración de la sociedad feudal sino que se apoya en 
Abelardo Villegas, Reformismo y revolución en el pensamiento 
americano, México, S. XXI, 1972, pp. 14, 16 So, 48,54, 59. 

15A propósito del aluvionísmo cultural, véase: Carlos Real de Azúa, 
"Los males de América Latina y su clave. Etapas de una reflexión"; 
Historia visible e historia esotérica. Presupuestos y claves del debate 
latinoamericano. Montevideo, Arca, 1975. 

58 59 



tica fuera expreSlOn. Esto, como lo anterior, daría lugar al 
absurdo de pensar en la identidad de pueblos extremadamente 
diversos situados muy alejadamente en cualquier parte del 
mundo, sobre la base de encontrarse en una condici6n hist6­
rica más o menos similar en alguna de sus características. 

La superposici6n de niveles históricos es de toda la macro­
área cultural que se denomina América Latina; su insuficiente 
adaptación a la modernidad, también. Pero, por la ya vista 
diferenciación entre sus zonas culturales, no tiene un igual 
desniveL El tema del desnivel, incluidos sus orígenes y su 
proceso histórico, puede ser un aspecto característico, impor­
tante a los efectos de la especificidad, pero en menor grado 
respecto de la identidad, dada la ostensible diferencia entre 
las desnivelaciones. Un carácter común de la macro-área, aun­
que sea una nota de especificidad, no es suficiente para deter­
minar una identidad; la noción clasificatoria de "países 
desnivelados" no hace presente ninguna forma de identidad 
con efectos operacionales. I! 

( 

¿Tendrá América Latina la identidad de un área geográfica 
en la que ocurren similares procesos de transculturización? 
Es necesario precisar el uso de este término. Se emplea como 
sinónimo de aculturación (acculturation), con el inconveniente 
de apartarse de una terminología internacional, la que sin 
embargo presenta en español la disonancia de sugerir pérdida 
o disminución de contenidos culturales, por el significado 
negativo que suele tener la partícula "a". Científicamente lo 
único que corresponde es aclarar el sentido en el cual se usan 
los términos. Transculturación o aculturación es el término 
adecuado para designar los fen6menos que tienen lugar cuando 
dos sistemas culturales entran en contacto con una eficacia 
que produce cambios en uno de esos sistemas o en ambos; 
comprende a la difusión cultural, al préstamo cultural, a la 

60 

rectificación cultural, o a la pérdida cultural, llamada "decul­
turación" o "desculturación".16 

En Europa el término que se considera -aculturación­
tiene una connotación positiva; en América Latina tiene una 
connotaci6n negativaP El europeo piensa que un pueblo 
transculturado, o un individuo que esté en ese caso, comienza 

16Véase Ralph Beals, "Acculturation"; A. L. Kroeber (ed) , Anthropo­
logy Today, University of Chicago Press, 1953, pp. 621-641. También: 
Nathan Wachtel, "L"acculturacion"; J. Le Goff et P. Nora, Faire de 
[,histoire, París, Gallimard, pp. 124-146. Para el curso de esos procesos 
en América Latina, cf. Elman R. Servíce, arto cit., y N. Wachtel, arto cit. 
Leopoldo Zea distingue dos grandes tipos de procesos, fundados en las 
distintas condiciones en que se desenvuelve la Conquista, según se trate 
de mesetas o de llanuras: "Las formas de colonización en América van a 
derivarse, en una buena parte, de las formas de contacto entre los con­
quistadores y los pueblos conquistados. En este aspecto cabe hacer una 
c!j,stinción entre las formas de dominación realizadas por el europeo
qÓe conquistó el Norte de América y una parte del Sur y el que con­
quistó la parte que forma el altiplano americano. Tanto el europeo 
que conquistó Norte América como el que conquistó las llanuras de la 
América del Sur, tropezaron con pueblos indígenas nómadas y, por lo 
mismo, con una cultura rudimentaria. En cambio el que conquistó la 
altiplanicie americana, formada en la actualidad por naciones como 
México, Perú, Colombia, Ecuador y Bolivia, se encontró con gtupos 
indígenas sedentarios con un alto grado de cultura. Los pueblos con los 
cuales se encontró el europeo en las alturas americanas eran dueños de 
una cultura muy avanzada. Su organización social alcanzaba un grado 
tan elevado que causó no poca sorpresa a sus conquistadores. La diversa 
situación de los pueblos indígenas con los cuales se tropezó el europeo 
originó también una diversa forma de dominio sobre estos pueblos. El 
conquistador de las llanuras, de los territorios que ahora forman los 
Estados Unidos de Norteaméríca y parte de la Argentina y el Uruguay, 
tuvieron que ir desalojando a sus nómadas pobladores indígenas palmo 
a palmo, hasta su casi completo exterminio. Mientras los conquistado­
res del altiplano no hicieron otra cosa que adaptar su dominio a las 
formas culturales y sociales con las cuales se encontraron. Estas formas 
sociales no fueron destruidas como lo fueron otras expresiones de la 
cultura indígena, todo lo contrarío, se adaptaron a ellas poniéndolas 
al servicio de sus intereses....En la llanura no sucedió lo mismo, aquí 
el europeo se vio obligado a valerse de sus propias fuerzas, de sus 
propias manos, para explotar su medio. En el altiplano el trabajo físico, 
material, se convirtió en trabajo propio de siervos; lo realizó el indí­
gena. En la llanura no, en ella su conquistador se vio obligado, al fal­
tarIe brazos ajenos, a servirse de los propios". América como conciencia, 
México, UNAM, 1972, pp. 72 s. 

17cf. Natham Wachtel, arto cit. 

1 


61 

http:desculturaci?n".16


a civilizarse, a ser según el modelo europeo; en América Latina 
se piensa que un proceso de transculturación impone defor­
maciones o limitaciones a un impulso endógeno originario. 
La comparación es interesante a los efectos de mostrar dos 
ópticas desde las cuales se considera un problema; con el 
agregado de que las dos están equivocadas. El mero hecho de 
la transculturación existe desde que existen comunidades 
humanas diferenciadas, y no posee de por sí un determinado 
signo de valor, no tiene una axiosignación necesaria; en todo 
tiempo han existido procesos de ese tipo que han sido favo­
rables para uno o para los dos grupos en contacto, y en las 
mismas condiciones procesos desfavorables, siendo tal favor o 
disfavor a considerar desde diversos puntos de vista históricos. 

la que hoy se llama América Latina hubo procesos como 
los caracterizados antes de la Conquista entre distintas culturas 
indígenas; los hubo con la Conquista y con la Independencia; 
y en la actualidad, al tiempo en que se importan aviones y com­
putadoras y se exportan hierbas y brujerías, se importan "Gu­
rús" de la India y se exportan bananas y ganado. El juicio de 
valor es con toda evidencia diferente de la mera comproba­
ción de hechos. 

La transformación cultural es distinta de la transcultura­
ción; así, sí el cambio obedece a factores endógenos. Por 
procesos endógenos que se clasifican con los rótulos de deca­
dencia o de retroceso cultural, pueden producirse procesos de 
desculturación. Por otra parte, no todo contacto cultural tiene 
efectos del mismo tipo; por lo menos es necesario distinguir 
dos: los cambios por contacto cultural que se incorporan 
asimilándolos, y los que repercuten internamente en el sistema 
adoptante en tal forma que modifican el curso de su identidad. 
La introducción en Europa del tabaco americano o del opio 
asiático no transforma la identidad del medio; tampoco lo 
hacen las noticias que llegaban del Nuevo Mundo sobre los 
salvajes, y que influirán en la gestación de utopías y en el 

( 

( 

( 
del buen salvaje; tampoco afectan la identidad de Europa (

la difusión de Las mil y una noches o de los relatos de Marco 
(Polo. Todo lo mencionado producía cambios en la imaginación 

y en los sentimientos, en las instituciones y en las creencias, 
pero no afectaban a la cultura europea en tanto tal, sino que 
ampliaban sus posibilidades de operación en escala y en cali­
dad, de suerte que esa cultura asimilaba y absorbía, pero no 
veía alterada su continuidad cultural endógenamente orienta­
da. Europa cambiaba para ser más y mejor lo que ya era. No 
sucedía así en las tierras descubiertas en este lado del Atlán­
tico, que ven coartado su curso propio; tampoco sucedía así 
con los blancos que llegaban al Nuevo Mundo, que perdían 
contacto con las fuentes de su propia cultura, que tenían que 
adaptarse a circunstancias muy distintas de las de su origen, 
que se veían precisados a usar, o consideraban aceptable 
adoptar productos y técnicas de su nuevo entorno, y elaborar 
directivas para su trato con las gentes del lugar. El contacto 
entre el mundo europeo y el mundo americano no produce 
desculturación y nueva enculturación en Europa, pero sí los 
produce en el Nuevo Mundo, en blancos y en indios y en 
negros. El derecho de acatar pero no cumplir concedido a los 
colonos, por si por las circunstancias 10 mandado no era apli­
cable, no se concibe en Castilla. confines del reino", en 
distancias tales como las separadas por el Atlántico y en un 
medio tan radicalmente nuevo, son algo más que una feliz 
expresión; apuntan hacia un concepto antropológico todavía 
no elaborado pero en el cual sería importante poner atención. 

América Latina no es un área cultural; no es un área de igual 
nivel histórico; no es un área de iguales procesos de transcul­
turación. Sin embargo, es un área geopolítica sometida a 
influencias culturales, políticas y económicas, y tecnológica­
mente subordinada. ¿Podrá caracterizarse por una semejanza 
de situación cultural? Todo ser humano está espacial y tem­
poralmente situado; también lo está toda comunidad humana, 

63 62 



11 

, 

ji , 
t 
h\ 

toda formación cultural, toda entidad y. toda entificación 
propiamente histórica. Esto es algo más que el mero señala­
miento de un tiempo Y de un lugar; ya ha quedado establecido 
que el tiempo histórico no es mero tiempo, que es un tiempo 
según axiosignaciones, que el pasado y el presente y el futuro 
no son meramente tales sino según relevancias, y que 10 mismo 
ocurre con el espacio, que importa por su configuración, por 
10 hay en él y por 10 que sucede en él. El tiempo y el 
espacio axiosignados son las coordenadas que delimitan un 
entorno vital. Por 10 tanto, también la "situación" se deter­
mina axiológicamente. Es porque vale la vida que se está en 
una situación de peligro; es porque importa el mantenimiento 
de un todo social que se está en la situación de tener que 
organizar su defensa colectiva; es porque importa la subsis­
tencia que se está en la necesidad de atender a tales técnicas 
productivas. En una situación colectiva importa el origen del 
que se proviene, el área cultural en que se está, el nivel histó­
rico que se posee, el proceso de transculturación que tiene 
lugar, los recursos naturales y humanos de que se dispone; 
todo ello tiene que ver con las fuerzas con las que se cuenta 
para un proyecto colectivo, sin las que queda comprometida la 

viabilidad del mismo. 
Los países de América Latina no tienen un origen común; 

cuando se dice lo contrario, según es frecuente, se cae en una 
expresión retórica, sin apoyo en los hechos, pues no es igual 
el origen de pueblos con grandes masas indígenas que los que 
poseen una población blanca caucasoide o los que son pueblos 
de origen africano negroide o los que son mayoritariamente 
mestizos; ni cultural ni racialmente, ni por lo tanto étnica­
mente, puede hablarse de origen común, aunque se detecten 
rasgos comunes, como la localización en el continente llamado 
América y la presencia de conquistadores. Tampoco forman 
un área cultural común, aunque se encuentren algunos caracte­
res bastante comunes. Tampoco han seguido un curso histórico 

común, según otra expresión retórica frecuente; no hay com­
paración posible entre el curso histórico de Chile y de Gua­
temala, de Cuba y de Colombia, de Brasil y de Mé:¡¡.:ico, de 
Venezuela y de Santo Domingo; sin perjuicio de que en muchos 
lados se puedan señalar semejanzas en la evolución cultural. 
Tampoco poseen un nivel histórico común, pues sus sistemas 
productivos y su capacitación para la modernidad es profun­
damente diferente, aunque se señalen rasgos comunes, como 
la dependencia económica y tecnológica. Tampoco ofrecen el 
panorama de un similar proceso de transculturación, pues no 
se está en relación con los mismos centros ni se depende en el 
mismo grado, sin perjuicio de la generalizada mayor disposi­
ción para el consumo cultural que para la creación cultural. 
Tampoco tienen los mismos recursos, las mismas disponibili­
dades, los mismos proyectos de futuro político. Luego, no 
están en situación cultural común. Sin embargo, hay siempre 
analogías, que en su conjunto importan tal vez más de 10 apa­
rente. Es posible que el camino de lo real a lo nominal, que 
parece frustrado, pueda complementarse con el camino de lo 
nominal a lo real. 

V. 	 América Latina como nombre propio, 
JI su identidad 

Se pregunta por la identidad de América Latina; o sea, en 
qué consiste el modo propio de ser de lo que por esa expresión 
es designado, qué razón existe para que constituya un solo 
objeto de referencia, ya que las palabras del caso parecen men­
tar una objetividad o una objetivación que excluye que cual­
quier otra objetividad u otra objetivación sea designada con 
el mismo nombre. Esto último hace manifiesto que el tema de 
la identidad no es separable del tema de la unicidad o especi­

64 

65 



j 

ficidad de América Latina. Pero unicidad no es 10 mismo que 
unidad; puede ser único un conglomerado de componentes 
muy diversos, identificado a la vez como único y múltiple, 
uno en tanto único pero que no es uno en tanto hay diversos in­
tegrantes de su constitución. Es preciso precaverse de algunos 
peligros verbales; uno es un organismo que tiene distintas 
partes y pasa por distintas etapas de su vida, sin perjuicio de 
lo cual mantiene su identidad, constituye una unidad opera­
cional y se diferencia· de otros organismos, que pueden serle 
extraordinariamente semejantes; uno es un motor, compuesto 
de distintas piezas sustituibles, pero que se integran funcio­
nalmente en resultados colectivos; una es una colección, que 
puede o no ser única, que se integra con distintas piezas, pero 
no posee unidad operacional ni funcional, aunque determine 
acciones referidas a su unidad, pues en relación con ésta proce­
den el vendedor y el comprador. Identidad, unicidad, unidad, 
pertenecen a planos diversos, aunque en la pregunta por la 
identidad de América Latina vaya envuelta la pregunta por su 
unicidad, ya que es un solo objeto de referencia, y no hay otra 
América Latina distinta ésta pero semejante a ésta. 

¿Será América Latina igual a la clase lógica "los países 
latinoamericanos"? Pero "los países latinoamericanos" son 
tales por formar parte de América Latina, a menos que se 
diga que América Latina es tal por estar integrada por países 
latinoamericanos, 10 que hace caer en un círculo, y además 
excluye posibilidades políticas y culturales de la regiÓn, tal 
cual se hará manifiesto al examinar el sentido nominal de la 
designación que se refiere a América Latina. Además, una 
clase lógica no se altera por hechos que afecten a sus miem­
bros; América Latina sí, pues puede padecer invasiones o epi­
demias o presiones desestabilizadores que en nada importan a 
los efectos del contenido de una clase lógica. América Latina ha 
sufrido restricciones en sus fronteras, y es así entre otros el 
caso del retroceso de la frontera mexicana, pero tlOa clase 

66 

lógica no sufre similares restncclOnes. Los miembros de una 
clase lógica pueden perecer, y la clase lógica subsiste en tanto 
tal, y así ocurre con la clase lógica que clasifica a especies bio­
lógicas extinguidas; pero América Latina puede desaparecer 
realmente, por cambios geológicos, por cambios culturales, por 
cambios políticos. 

América Latina no es por ahora un Estado, ni una Federa­
ción ni una Confederación de Estados; no es un país, ni una 
nacionalidad, jurídicamente; y es por 10 menos discutible o 
dudoso que pueda pensarse en una nacionalidad moral común, 
de la que sólo tendría conciencia una ínfinla minoría de su 
población; no posee unidad territorial; comprende varias 
áreas culturales muy diversas, que a su vez admiten diferen­
fiaciones internas considerables; a veces hay más de una 
hacionalidad cultural dentro de una misma nacionalidad jurí­
dica, y a veces una misma nacionalidad cultural se presenta 
en territorios que corresponden a nacionalidades jurídicas 
diferentes; así los guajiros en Colombia y Venezuela, los gru­
pos aymaras y quechuas en Bolivia y Perú. 

"América Latina" es el nombre admitido para una vasta ma­
cro-área antropogeográfica. Es un sustantivo compuesto, equi­
valente lógico de un sustantivo analizable en su constitución, 
"Latinoamérica". Su origen está en un sustantivo simple adje­
tivado, "América latina". El caso es similar al de otros térmi­
nos: "Hispanoamérica" se gesta a partir de "América hispáni­
ca"; "Lusoamérica" a partir de "América lusitana"; "Iberoamé­
rica" a partir de "América ibérica"; "Indoamérica" a partir de 
"América india (o indígena)". Del uso adjetivo a la sustanti­
vación va una gran distancia. El uso adjetivo califica; el uso 
sustantivo presupone un nombre calificado; el uso sustantivo 
integra la calificación en el nombre complejo. Una adjetivación 
puede ser verdadera o falsa, acertada o desacertada, completa 
o incompleta; la sustantivación hace abandonar esas posibili­

67 



;' 
dades, o no para orientar comportamientos de manera 
reconocida o útil. Si una adjetivación es errónea o pardal, eso 
en nada importa cuando es sustantivada, y los nombres "Santa 
María del Aire", y "Buenos Aires", siguen tan campan­
tes aunque los sólo fueran buenos en un día y por casua­
lidad, o hayan sido malos, o sean malos, o se vuelvan pésimos. 
De donde resulta que discutír si América Latina es más. o 
menos latina, y mucho o poco o poquito o nada; si sería mejor 
llamarla "Eurindia" o "América Indolatina" o "Tierra del 
Chocolate", es irrelevante; el sentido de un nombre geohis­
tórico no presupone una descripción adecuada de aquello a 10 
cual se aplica. Del nombre propio importa su eficacia conven­
cional, no su valor indicial o descriptivo. De esto es necesario 
concluir que podrían ser identificados como latinoamericanos 
por razones geo-histórico-políticas, países que no tienen raíces 
históricas propiamente latinas, o no las tienen en un grado 
suficiente para ser llamados latinos; y que los países habitual­

¡¡I 	 mente considerados latinoamericanos no tienen porqué poseer 
todos y cada uno de los caracteres que se atribuyan a una 
supuesta "latinidad". 

Ili 	
El uso de la expresión "América Latina" no es uniforme: 

111 la UNESCO recurre a la "América Latina y el Ca-
Ili ribe", como si no hubiese latinoamericanos que además 

de serlo no fuesen ribereños del Mar Caribe, como si no hubiese i 11 

países caribeños que sean latinoamericanos, como si no fuese 
I ~~ posible integrar a los del Caribe en el área 
1I1 	 cana; de todo esto se hablará, pero primero es preciso eSIame­

cer los principios interpretativos adecuados. I'!! 
es una expresión que se forja en el siglo pasado, y que 
parece contar con un apoyo suficientemente extenso para 
imponer su USO.18 una designación antropogeográfica ges­

11I1 18Cf. Arturo 	 una América Latina", Frag­
mentas, N~ 	 pp. 1-23. Está en prensa 
Génesis de la Latina, del mismo autor, 
(CELARG). 

68 

tada históricamente, y que se a una realidad histórico­
geográfica. Nada mejor que comenzar con algunas reflexiones 
que no pueden ser independientes de lo que en la lógica se 
conoce como teoría de los nombres, y en particular de los nom­
bres propios. La teoría es conflictiva, y no existe una suficiente 
unidad terminológica; por otra parte no ha desarrollado lo 
más propiamente característico los nombres históricos. En 
lo que sigue se procurará claridad expositiva, sin ninguna ata­
dura terminológica a escuelas determinadas. 

La teoría de los nombres propios, en lo que importa para 
una discusión contemporánea, comienza con la de 
Stuart Mill (1843) .19 Para MilI es preciso distinguir entre la 
denotación y la connotación un nombre; la denotación 
señala, la connotación informa las notas características. 
Todos los nombres concretos son connotativos: 
"hombre" se aplica a Juan y a María y a todos aquellos de 
los cuales es el nombre de su clase, por cuanto poseen los atri­
butos de la especie. cambio los propios propia­
mente dichos denotan pero no connotan, de manera que en rigor 
no tienen significación. Se pone el nombre de "Horacio" o de 
"York", y ello no informa nada, a menos de contar con la 

que posea el interlocutor. "Dormouth" es 
puesto a una población situada en la desembocadura 

del Dorth; por un fenómeno geológico o por trabajos de cana­
lización podría desviarse el curso del río de suerte que la 
ciudad ya no quedaría situada en la boca de pero segmna 
llamándose igualmente mientras no haya un cambio con­
vencional. 

La doctrina de Mill fue ásperamente criticada por la teoría 
lógica siguiente, que sin embargo no dejó de apoyarse en él,2° 

19A System 01 Logic Rationative and Inductive (1843). J. M. Rob­
son (ed.); University of Taranta Press, 1978, 1, JI. 

2üpara una visión general de la evolucíón del problema, véase G. 
Ryle, "The Theory of Meaning"; British Philosophy in the Mid Cen­
tury, London, Unwin, 1957, pp. 239-264. 

69 



1 
:1
1I J 

punto fundamental de discordia fue la teoría del significado. 
Un camino en el proceso de críticas se orientó en el sentido 

interpretar la significación de los nombres propios sobre 
una base denotacionista. Bertrand Russell interpretó los 
nombres propios como descripciones encubiertas, consideran­
do que sin una base descriptiva la aplicación del nombre se 
vuelve imposible. Con Wittgenstein se abandona ese campo, 
para convertir a las reglas del uso en los criterios efectivos de 
significación. No corresponde en este trabajo entrar en los 
detalles de esos debates; en lo que sigue se procede por cuenta 
propia, manteniéndose en el lenguaje del discurso común. 

Se ha vuelto clásico discutir el caso en que dos expresiones, 
en el sentido de nombres de varias palabras, se refieren a un 
mismo objeto de manera diferente, o pueden ser dos referencias 
que se identifican como pertenecientes a un mismo objeto, así 
"la estrella matutina" y "la estrella vespertina", que se refieren 
al planeta Venus, en distintos momentos de su trayectoria. Tam­
bién es clásico estudiar otro ejemplo parecido pero no igual: es 
posible referirse a Napoleón Bonaparte diciendo "el vencedor de 
Jena", o "el vencido de Waterloo", que no significan lo mismo. 
En las discusiones sobre este ejemplo se olvida, por lo que sabe­
mos, un elemento diferencial fundamental: esas dos designa­
ciones no obedecen a una secuencia de legalidad natural. Este 
elemento comporta otro: hay un momento histórico en el que 
Napoleón no es todavía ninguna de las dos cosas; otro momen­
to en el que es el vencedor de Jena, pero todavía no es el 
vencido de Waterloo; otro momento en el cual es ambas cosas. 
a sea: por tratarse de una identificación de tipo histórico, 
los contenidos que se identifican son históricamente variables, 
a veces acumulativos, a veces sustitutivos, a veces intercam­
biables, a veces rectificables; y esto último, que es evidente 
en el caso en el que nuevos documentos aportan nuevos ele­
mentos de juicio, ocurre también cuando cambian los criterios 
de interpretación o valoración respecto del pasado históri­

70 

co. Lo mismo acontece con los nombres geohistóricos: Monte­
video significó en un tiempo una ciudad amurallada, centro 
de interés militar; hoyes la capital de un país independiente, 
y un puerto comercial de importancia; dos determinaciones 
que se refieren a una misma entificación, pero no de la misma 
manera ni en el mismo sentido. 

Considérese el caso de los nombres puestos por los Con­
quistadores. A veces, repitieron nombres propios de su 
de origen o de su devoción, pero nadie tiene por qué saber, por 
lo menos después de un tiempo, que un nombre 
en España o en Portugal o donde sea; o le agregaron un 
cativo, como "Nueva Toledo", que puede hacer pensar que 
en otro lugar una Toledo más antigua, de 10 cual no 
se tiene por qué tener más noticia. La elección del nombre es 
considerablemente arbitraria, y las razones de la elección dejan 
de tener importancia al poco tiempo, o al instante, a todos los 
efectos prácticos. Que sea un diminutivo de 
"Venecia" no es COsa de saber para el comporta­
miento respecto tal país, y el que sepa el origen de la pala­
bra designativa no esperará encontrar palafitos a 10 largo y 
ancho de su territorio. Se discute sobre el origen de la palabra 
"Montevideo"; pudo ser una transcripción del grito del vigía 
portugués, "Monte vidi , o significar una anotación carto­
gráfica, ((Monte, grado VI, Dirección Este Oeste", o tener 
cualquier otra génesis; el problema no interesa para saber qué 
es 10 que esa palabra designa actualmente, y orientar en con­
secuencia las acciones. La información que da el nombre 
depende de la información que se suministra, y de los intereses 
contextuales: saber que Montevideo fue por sus santos patro­
nos la Ciudad de San Felipe y Santiago de Montevideo le 
interesa al historiador o al interesado en Historia; no le inte­
resa al naviero o al comerciante. Todavía se discute cuál fue el 
motivo de la designación de "América" dada al nuevo conti­
nente descubierto al concluir el siglo xv, sin que eso tenga que 

71 



importar para el uso habitual de esa palabra. Otras designa­
ciones recurrieron a la toponimia indígena; pero el olvido del 
sentido originario del nombre, supuesto que se pueda identifi­
car un sentido real o más o menos metafórico, en nada impide 
su uso posterior y su consolidación por el paso de los tiempos. 
El sentido originario de "Bolivia" no tiene nada que ver con 
los contenidos culturales concretos de la Bolivia actual. 

Si "América Latina" es un nombre propio geo-histórico, su 
sentido está ligado al estatuto lógico de los nombres de esa 
clase. Un nombre de éstos pudo haber sido totalmente arbi­
trario; pudo por ironía, y así puede llamarse "Río 
de los peces comilones" a un río en el cual no hay peces; pudo 
gestarse por hipérbole, y así puede llamarse "Tierra de los 
ratones elefantes" a un lugar en el cual se encuentran mur­

!!!II ciélagos de tamaño algo mayor que el ordinario; puede recoger 
la toponimia indígena ("Uruguay") o ser rememorativo de 

1111i 

algún lugar de los conquistadores ("Nueva Granada"), o 
Jliil! invocar patronos ("San Gabriel"), o mezclar varias de esas 

cosas ("Santiago de León de Caracas", que se apoya en "el valle 
de los caracas"); pudo tener un sentido de descripción parcial 
("Santa María del Aire"), o tener un valor 
("Banda Oriental", "Provincia Cisplatina"); puede respon­
der a un héroe epónimo ("Sucre", "Guaicaipuro"), El senti· 
do original puede haberse perdido; la descripción parcial, 
ser insuficiente o discutible, o volverse inadecuada por el 
curso de los tiempos; el valor indicial, volverse nulo, por 
desecamiento de un río o por cambio de su curso; y el nombre 
seguirá y podrá seguir aplicándose, pues su uso es independien­
te de sus razones. Supóngase que América Latina hubiese sido 
denominada "Jaguarlandia", o "Tierra de los jaguares"; el 

H 	 hábitat de la especie "jaguar" abarca --o abarcaba- más 
territorios de 10 que se identifica como América Latina, de 
manera que la designación no sería descriptivamente 

11 JI 

.....'-'-'.HA­H 
da; además, hay territorios en los que no hubo jaguares; 

además, hay territorios en los cuales los jaguares se han ex­
tinguido; además, puede sobrevenir la completa desaparición 
de la especie; y, sin embargo, sería perfectamente posible que 
la mantuviese su nombre. En definitiva, el uso es 
convencional. 

"América Latina" es una designación histórica, geo-políti­
Se refiere a una entificación, identificable según 

coordenadas interpretativo-estimativo-normativas diferentes 
desde el punto de vista de agrupamientos humanos diferentes, 

sean de países que la integran o de países ajenos. Es el nom­
bre particular de una macro-área geográfica y del peculiar 
entrelazamiento de los contenidos culturales ahí existentes. De 
esto puede extraerse una conclusión que también es válida para 
cada país constituido en una unidad individualizable: no es 
áplicable ni al conjunto ni a cada país la noción de "esencia", 
Los individuos no tienen esencia, como no sea la de su espe­
cie; no cabe hablar de la "petricidad" de Pedro.21 Pedro tiene 
hábitos y costumbres, posibilidades físicas definidas, automa­
tismos y constantes de conducta, todo lo cual permite algunas 
previsiones que solamente son probables; pero Pedro puede 
cambiar de costumbre, puede cambiar de carácter, puede con­
vertirse a otro sistema de creencias que aquel que parecía tan 
íntimamente ligado a su personalidad. En su historia Pedro 
no es la secuenda lógica de una ley individual de manifesta­
ciones esenciales. Ni lo que se juzga coherente o incoherente 
en su conducta obedece a una ley de esencias; el que sostenga 
lo contrario tiene la carga de la prueba. Pedro es un ser huma­
no que parte de características y está sometido a condiciones, 
pero que ha forjarse históricamente y padece históricamen­
te; es un ente con su hIstorICIdad a cuestas, está 

y a contingencias. Sea ahora el caso de una 
histórica; así tal barco, dígase el "Ti­

2IJohn Stuart MilI, Op. cit., I, VI, 3. 

1,; 

i 

72 73 

http:Pedro.21


' 

l' tanic". No tiene esencia; a 10 más podría llamarse así el con­

.1111'1 

junto de caracteres que permitan usar el término "barco", al 
igual que tantos otros; pero en tanto éste barco y no mera­
mente barco, sigue una historia entregada a contingencias. 

ahora el caso de una entidad cultural histórica: la Compa­
ñía Naviera del Este, el Tercer Batallón de Infantería, el Mu­
nicipio de Aguasdulces, el Ministerio de Educación, tal Estado. 
Sólo cabe hablar de esencia en el sentido ficto coherencia 
con funciones o finalidades y en tal encauzamiento jurídico, 
pero en ningún caso se tratará de esencias individuales: la 
Compañía sigue las reglas de lo que St; define jurídicamente 
como tal, y lo mismo el Batallón, y el Municipio y el Minis­
terio y el Estado, pero en ninguno de esos casos se puede 

de que su historia un curso regulado por esencias 
propias, que determinasen más que lo que emerge de la sim­
ple condición de ser una entidad de tal tipo y no de tal otro. 
Que el Titanic se hunda, que la Compañía Naviera del Este 
tenga negocios florecientes, que el Tercer Batallón se pase al 
enemigo, que en el Municipio de Aguasdulces se produzca un 
desfalco, que el Ministerio de Educación se reestructure, que 
el Estado se fusione con otro, son contingencias históricas que 
nada tienen que ver con la idea de esencia. Lo mismo se 

a una nacionalidad definida jurídicamente; pero tam­
bién a una nacionalidad definida culturalmente, que es un 
producto histórico y entregada a lo histórico, que es una 
identidad móvil que se hace y se transforma y se deshace en 
su curso contingente. Lo mismo ocurre con una entificación, 
como es América Latina. En ninguno de estos casos pueden bus­
carse atributos definitorios de una esencia. La pretensión de 

la esencia de América Latina es un sin sentido, desdicha­
frecuente en la ensayística latinoamericana; y lo mismo 

debe repetirse en relación con las preguntas míticas esen­
cias nacionales. De toda búsqueda de esta clase, de toda pre­
gunta por el modo esencial de ser de América Latinaco de cual­

74 

, 

de las nacionalidades que se consideran latinoamerica­

nas, puede decirse que empieza por querer encontrar lo 
inexistente, que de esencias corresponde repetir lo que 
Gorgias decía respecto de lo ente en sentido metaempírico: no 
existe, si existe no puede ser conocido, si es conocido no puede 
ser comunicado. En los entes, las entidades y las entificaciones 
históricas no puede hablarse de esencias en relación a con­
creciones individuales.22 

"esencia" tiene fundamentalmente dos signifi­
cados que representan dos interpretaciones diferentes. En 
primer lugar está la acepción clásica, platónico-aristotélica, 
según la cual la esencia es una realidad metaempírica que es 
fundamento explicativo de lo que aparece en la experiencia. 
F;n segundo lugar está la acepción empirista, según la cual, 
esencia significa un conjunto de regularidades empíricas, sus­
ceptibles de descripción, que delimitan el ámbito dentro del 

se aplica un término. En el primer caso la esencia, por 
ejemplo del hombre, es cognoscible por la razón, intiuitiva 

22Que los individuos no tengan esencia no quiere decir que no ten­
gan su peculiaridad; la tienen y por eso son individuos, lo que importa 
para el "pueblo individuo". Por eso es un tanto equívoco hablar de 
"especificidad"; si esto se refiere a la especie, no individualiza al indivi­
duo en tanto individuo; si se refiere a lo que es propio de él, esto es 
ajeno a la esencia definible. Detrás de esto puede pensarse en la clási­
ca discusión en torno a la individuación por la materia o a la 
individuación la forma, de tanto peso en el pensamiento medieval; 

a la individuación personal, y no a la histórica 
se puede hablar de sustancia primera y de 

sustancia segunda; primera es el individuo, la segunda es la esencia 
que lo manifiesta en su condición genérica, y en ese sentido es esencia 
de Juan y de Pedro el ser qe forma humana, sin que pueda definirse 
una esencia propia de Juan y otra de Pedro. Todo esto, mutatis mutandis, 
vaJe o~ra cada nacionalidad y cada macro-área que se hagan presentes 
individualmente. Incluso si se piensa en algunas manifestaciones del 
pensamiento medieval sobre la individuación por la forma y en parti­
cular en Duns Scoto y la teoría de la haecceítas, debe tenerse en cuenta 

teol6gico, y están ligadas al problema de la inmor­
individual; pero carecería de sentido querer aplicarlas 

a una formación histórica colectiva. 

75 

http:individuales.22


~I r 

IIII~I 

o discursiva, y explica las manifestaciones concretas del hom­
bre que aparece: porque es propio de la esencia del hombre 
el ser racional, este hombre razona. el segundo caso la 
misma esencia es el conjunto descriptivamente obtenido de 

ijlil~ los caracteres por los cuales se aplica la palabra "hombre", 
y se hace previsión de acciones; aquí, por cuanto se observa 
como constante aproximada que los hombres razonan, se 
dice que el hombre es racional, sin perjuicio de casos límites 
dados en la experiencia y que plantean perplejidades. Este 
plano descripcionista no excluye explicaciones, pero la expli­
cación queda convertida en una descripción más profunda: 
la ley de la gravedad explica las mareas, el péndulo y la caída 
de los proyectiles, pero ella misma es descriptiva; en con­
secuencia, las proposiciones llamadas esenciales son explicita­
ciones de lo entendido en una denominación, o sea que son 
juicios puramente analíticos, cuya validez se fundamenta en 
la validez, en definitiva pragmática, de los enunciados des­
criptivos que constituyen su supuesto. El pensamiento metafí­
sico clásico que fue expresión de la primera línea se refería 
al orden del cosmos, a las jerarquías de la naturaleza y al

lillil hombre como parte del mundo creado, pero no esencialízó a 
las contingencias de los procesos históricos; una ley metaem­
pírica esencial que regule las manifestaciones y los aquieta­
mientos de un pueblo o de tilla cultura, tal como intentó

HII! 
hacerlo M. García Morante con la idea de hispanidad,23 hubiese 
sido técnicamente inconcebible. Todavía más daro es eso en 
un sentido empirista; la esencia de realidades de tipo histórico 
no podrá ser sino un conjunto de regularidades, de constancias 

11!1111
<Ii 

más o menos características, que vienen al caso respecto 
una identidad nominal. En ninguna de las dos direcciones tiene 
sentido cavilar sobre la esencia de América Latina, ni de sus 
nacionalidades. Por otra parte, las regularidades y constancias 

23ldea de la Hispanidad (1938). Madrid, Espasa-Calpe, 1961. 

76 

que puedan describirse no dan lugar a ninguna forma de 
deber ser, ni para su mantenimiento ni para su revocación; 
dan lugar a apreciaciones, que son otra cosa que la mera 
comprobación de lo que es. 

A veces se dice: "el Estado por su esencia es ... " Se trata 
de una esencia gestada, históricamente inventada, sin que haya 
razón de esencia para que el Estado exista. La palabra "esen­
cia" es aquí una convención nominal más o menos coherente, 
de suerte que se llamará "esencial" a lo que deriva analítica­
mente de la definición que se dé, sin que exista forma alguna 
sustancial o subsistente; sólo se pasa de la definición a lo que 
está implicado en ella. Si se dice que es de la esencia de la medi­
cina prevenir enfermedades y procurar curarlas, se hace explí­
cito el sentido conforme al cual se organizan algunas actividades 
)1\ conocimientos, se hace ver cuáles son los fines perseguidos 
a los efectos de determinar lo coherente con ellos; pero no 
hay una esencia de la medicina como realidad subsistente aje­
na a su sentido pragmático, como no la hay respecto de la 
abogacía, de la carpintería, de la zapatería, de la trata de blan­
cas o del tráfico de drogas. Si este sentido claramente conven­
cional que no admite sustancializaciones plausibles se aplica 
a las nacionalidades se tienen dos momentos posibles: uno, 
que se cumplan los requisitos adecuados para usár el término 
"nación", lo que importa lo mismo para cualquier nacionali­
dad; otro, que se cumplan los requisitos adecuados para aplicar 
el nombre de tal nacionalidad, lo que tiene que ver con lo 
relativo o perteneciente a tal Nación, sea o no un Estado­
Nación. El primer caso es de aplicación genérica, y no sirve 
para 10 propio de una nación; en el segundo se está ante una 
descripción de hechos, ante comportamientos más o menos 
generalizados y manifestaciones más o menos características 
de una comunidad, lo que no constituye una esencia ni deriva 
de una esencia individuaL 

Esto se hace evidente cuando se comparan las descripciones 

77 



1 	 I 

de dos etapas históricas señaladas por un cambio cultural 

l profundo; si se dice que se cambió la esencia, esto muestra 
:llllil que la esencia no era esencial, o sea que no había esencia; si se 

l dice que la esencia subsiste como lo permanente a través de 
Irl los cambios, aunque se detecten permanencias no es viable 

convertir a éstas ni en la razón ni en el soporte de los cambios. 
Lo que permanece no posee un modo de ser distinto del de 

!I:\I los demás fenómenos culturales, no persiste por causa de 
:I.IIII.I!I alguna subsistencia entitativa. 

I!II 

1':'1 1 

IIi
",'11li1 En el curso de 	un proceso de cambios se oyen a veces 

1 

invectivas: "¡descastados!", lo que puede traducirse por "¡no 
sigan ese camino!", "¡ obedezcan! ". Las invectivas muestran 

1II preferencias, pero no muestran esencias; que sean o no proce­
dentes es cosa a resolver por otras razones que por causa de 

II'!IH 	 esencias. Las preferencias manifiestan un desplazamiento en 
11'li
¡i¡!i 	 el uso de la palabra "esencia"; se va de lo que es a lo que debe 
I'I'!III 	 ser. La esencia se vuelve meta, causa final de una comunidad 

humana individuada, proyecto propiamente suyo y por lo 
tanto diverso de lo que se pueda considerar fin de toda comu­

1I11II 
nidad o de una pluralidad de comunidades de un cierto tipo. ¡i!1 
En el pensamiento aristotélico la esencia fue a la vez causa11 ' 

1 

formal, causa eficiente y causa final; pero esto era de aplica­ill'I 
11 

ción al hombre en general y a tales formaciones humanas en 
11'1 general; en ningún caso a tal comunidad en tanto ésta y no IIII!I 

otra del mismo tipo. Sólo pudo desarrollarse una idea de fina­','Iilll.II!II 
i 1'" 	 lidades propias de una comunidad en relación con la creencia 
illl!i 

1I en la Razón universal y en el providencialismo, lo que hace 
11 I1 

abandonar el terreno de la especulación sobre esencias. De 
otro modo, de todo individuo y de toda comunidad humana 

1 individuada cabe repetir que no poseen esencia; la individua­
1I II ción es inefable e indefinible. Con mucha mayor razón se 

sacan consecuencias similares si en lugar del esencialismo clá­
11I11II 


1 


1,11	 
sico se acepta una nominalismo. En cualquiera de los dos casos 

!i 111·d, 	 78 

no hay un deber ser individual o de tal comunidad al margen 
de lo genérico. 

Ni América Latina ni cada una de las naciones que la inte­
gran poseen esencia, ni se explican por esencias, ni se orientan 
o han de orientarse por esencias. Para excluir todo equívoco 
posible cabe considerar el uso metafórico y el uso analógico 
de la idea de esencia, con el sentido de "lo más sustancial", "el 
núcleo del asunto", "el meollo de la cuestión", "lo más ínti­
mo de nosotros", "lo más nuestro de nosotros mismos". Acep­
ciones de ese tenor se pueden aplicar a lo más característico 
de un medio, o a lo que' de él es más querido por parte de 
aquellos que lo internalizan, o a lo que se considera sobre­
manera importante. Todas esas expresiones están inspiradas 
e;n las doctrinas del sustancialismo clásico, pero son usos im­
propios, y no pueden interpretarse en el sentido propio que 
apunta hacia sustancias reales; no es admisible pasar del uso 
impropio a lo significado por el uso propio. Esas expresiones, 
justo por su significado impropio, son de uso admisible sin 
necesidad de sostener el sustancialismo clásico; pero entonces 
está todavía más claro que no pueden interpretarse en el senti­
do de apuntar hacia esencias reales. En su uso común las 
fórmulas expuestas discriminan entre los fenómenos histórico­
culturales, y en cada caso se podrá preguntar por los criterios 
según los cuales se hace la selección, y aun por el fundamento 
de esos mismos criterios, a fin de saber si ocultan prejuicios 
o intenciones deforman tes. 

El punto parece concluido; sin embargo tal vez se relacio­
nen con supuestas esencias algunos términos singulares abs­
tractos referentes a formaciones culturales, tipos de cultura, 
nacionalidades y conjuntos de naciones. Es lo que ahora co­
rresponde examinar. 

1II111111 

III ~I~I 1 
79 



f 

VI. 	 Los gentilicios abstractos, las nacionalidades 

y América ((latina" 

Los términos singulares abstractos ofrecen casos considera­
blemente diversos. Algunos de ellos son designaciones de atri­
butos que se aplican a objetos en circunstancias mensurables: 
"combustibilidad", "visibilidad", "radioactividad". Otros ca­
lifican comportamientos, actitudes o reacciones, pero dentro 
de márgenes variables de imprecisión: "perplejidad", "frivoli­
dad", "religiosidad". Otros son o no mensurables según en 
qué contexto se apliquen: "la peligrosidad de esta sustancia" 
y "la peligrosidad del reo", "la actividad de estas bacterias" 
y "la actividad que hay en este lugar de trabajo". En todos 
estos casos se designa un atributo presente en una cosa, o rela­
ción, o situación. Lo que posee un atributo es apto para. 
producir efectos determinados, y así ocurre que en el plano 
del discurso común se pasa fácilmente del plano descriptivo 
al plano explicativo: "el incendio se produjo por la alta com­
bustibilidad de este material", "este delito no habría ocurrido 
si se hubiese tenido en cuenta la alta peligrosidad de este 
delincuente" .24 

El idioma español permite formar singulares abstractos en 
relación con sustantivos: de "humano", "humarúdad", de 
"felino", "felinidad"; y la derivación verbal es correcta, se 
trate o no de términos registrados académicamente. A esto hay 
que agregar el posible desplazamiento hacia usos metafóricos: 
se puede hablar de "la felinidad de Marlene Dietrich", ejem­
plo nostálgico para supervivientes. En esos usos se procede 
por analogías que pueden ser considerablemente vagas, con 
el peligro de tomar por real la propiedad atribuida metafóri­

24En el curso de este trabajo se trata de mantener la terminología 
tradicional para facilitar la comunicación en el plano del discurso común; 
quedan de lado complicaciones terminológicas que pueden plantearse 
por la vía de la filosofía analítica y de la semántica formal. 

80 

camente. En estas posibilidades adquiere una importancia 
especial la confusión entre los planos descriptivo y explicativo. 
Si se llama "felinidad" al atributo o conjunto de atribtatos que 
caracterizan a la clase de los felinos, parece algo abusivo la 
denominación a la manera de una entidad explicativa: Mici­
fuz araña porque en tanto gato puede arañar, y no araña por 
su felinidad, que incluye la capacidad de arañar mientras no 
le saquen las uñas al individuo del caso, como se hace con las 
garras y los dientes de los leones admitidos como actores; pero 
eso no explica tal arañazo concreto, pues sólo es la condición 
de su posibilidad. Supuesta una acción "condigna", no parece 
plausible decir que "Marlene araña por su felinidad". A lo 
más, el hecho de que arañe ratifica la pertinencia de la metá­
fora, pero ésta no tiene valor explicativo, aunque permita 
previsiones para quien se preocupe por las consecuencias. 

"Gentilicio" es un término que se aplica al hecho de perte­
necer a grupos humanos, gentes, naciones, familias, linajes; 
hace manifiesto el origen, la patria, el Estado, la región, la 
raza, el demos o el etnos de las personas. Los gentilicios son a 
veces términos generales concretos, se aplican a varias personas 
o cosas determinadas; pero en la retórica política se han difun­
dido gentilicios singulares abstractos, que designan a un atri­
buto, sin perjuicio de que éste se haga presente en varios 
individuos: "chilenidad", "peruanidad", "negritud". "Espa­
ñol" es un término general concreto: "hispanidad" es un 
término singular abstracto; ambos son gentilicios. Los singula­
res abstractos que se refieren a lo característico de ciertas 
formaciones culturales se usan desde antiguo: "romanidad", 
"cristiandad". Por la importancia que han adquirido en el 
discurso político y en la ensayística latinoamericana se hace 
necesario detenerse en el examen de algunos de ellos. 

"Humanidad", se refiere al conjunto de los seres, cualquiera 
sea su número, que poseen las características propias de la 

1 


81 



I! 
j;1 

í~ 

[1 
1I 

especie "Hamo Sapiens", a la que por lo común se atribuye 
forma orgánica y racionalidad, sin que quede claro el margen 
de anomalía física o mental que no excluyen de la especie. 
Decimos que queda indeterminado su número porque la exten­
sión del término queda definida por su carácter de conjunto, 
el cual puede aumentar o disminuir en cuanto a la cantidad 
de sus miembros, o no haber comenzado a existir, o dejar de 
existir, sin que para otra forma imaginable de seres racionales 
la designación deje de tener sentido. Cuando se dice: "toda la 
humanidad está amenazada por la contaminación ambiental", 
o cuando los conquistadores se preguntaban si los indios, y en 
particular los caníbales, formaban parte de la humanidad, se 
está en este plano de significación; por lo menos hasta la 
bula de Paulo III, que dictaminó que eran seres humanos, 
como el Concilio de Nicea había dictaminado que la mujer 
tenía alma. Ante tales o cuales restos arqueológicos nos pregun­
tamos por si se manifiesta ya la existencia de "humanidad", o 
sea de seres humanos, en el sentido de seres que poseen un atri­
buto o un conjunto dado de características definitorias. "Aquí 
hubo humanidad", y "aquí hubo seres humanos", resultan en­
tonces expresiones equivalentes. También significa o designa 
formas de comportamiento que se consideran propiamente 
humanas, y valiosamente humanas; el término se desplaza 
hacia una significación integrada estimativamente, y además 
positivamente: "ha mostrado humanidad", quiere decir que 
se ha comportado con benevolencia o bondad, por más que 
en la especie sean frecuentes el salvajismo y la brutalidad; 
pero se trata de conductas que no son consecuencias necesa­
rias de la organización de la especie en tanto clase biológica, 
pero cuya realidad se tiene por una característica valiosa. Se 
ofrecen así acepciones según las cuales el uso puede designar 
un modo de ser, "naturaleza humana"; o el conjunto de los 
seres que poseen ese modo de ser, en el sentido de estructura 
psicofísica que condiciona posibilidades de conducta; o formas 

82 

r

7 

de comportamiento selectivamente determinadas dentro de 
esas posibilidades. 

"Cristiandad", se refiere al conjunto de los seres humanos 
que practican alguna de las formas de la religión cristiana, o 
los sistemas de valores derivados o inspirados en el cristianis­
mo. En esta acepción es un conjunto o clase de gentes que se 
distinguen de otras por ciertas creencias y ciertas prácticas, 
aunque vivan en países donde otras creencias son dominantes. 
También puede referirse al sistema de creencias, de ritos y de 
símbolos que, sea por analogías o por comunidad de origen, 
comparten los que se llaman o son llamados cristianos; pasa­
mos de una noción de clase de gentes a una noción de clase 
de objetivaciones culturales. También puede referirse al con­
junto de los pueblos en los que predomina el cristianismo 
como expresión religiosa fundamental, sea para caracterizar 
su realidad presente o para caracterizar un origen con el cual 
no se haya producido una ruptura radical; así no podrían consi­
derarse parte de la cristiandad a la Hispania musulmana, la Ru­
sia actual o la Cuba sovietizada. También puede referirse al con­
junto de las Iglesias Cristianas, por dispersas y diversas que 
sean las diferencias entre las acepciones genéricas y las de con­
juntos estructurados de características, que no son fáciles de 
distinguir. Entre expresiones de esta índole: "el mal que nos 
hicieron los cristianos" y "el mal que nos hizo la cristiandad", 
"el mal que nos hicieron los moros" y "el mal que nos hizo 
la moridad" no hay demasiada distancia. Esto muestra la 
facilidad de crear entidades fictas, aunque sea real la creencia 
en ellas y esa creencia produzca efectos reales. Estas creencias 
yesos efectos desplazan la acepción hacia criterios selectivos 
de valor. 

cristianismo se autointerpreta en el sentido de un valor 
ecuménico; la "cristiandad" es de jure ecuménica, aunque no 
lo sea de lacto. Por lo tanto, no coincide con una formación 

, 
t 83 

1 
.1 



, 

cultural determinada ni se puede identificar con ella, aunque 
sea en ella donde haya conseguido sus mayores éxitos; y no 
se puede excluir que sea en otras formaciones culturales donde 
obtenga mejores frutos, o se realice más plenamente su men­
saje fundamental. Por 10 tanto, así como es claro que "europei­
dad" no es igual a "cristiandad", y que "cristiandad" no es 
igual a "europeidad", no es posible ligar el cristianismo con 
el destino de una formación cultural; menos, sostener que una 
forma particular de cristianismo se ligue con expresiones 
concretas y parciales, transitorias por principio en tanto his­
tóricas, de esa misma formación cultural, aunque en una ins­
tancia histórica formen parte de su estructuración funcional. 
Que la cultura europea haya tenido su Edad Media, que de 
ese tiempo fuese parte integrante y característica la presencia 
del cristianismo, que los países de esa cultura europea se hayan 
considerado depositarios de la cristiandad, no es premisa de 
la que se sigue que siempre ha sido así, pues hubo una Euro­
pa precristiana; o que siempre será así, pues puede haber una 
cultura europea postcristiana. Por 10 tanto, no tiene ningún 
sentido integrar con el cristianismo, y menos con la catolici­
dad, términos de otro orden, como el de "latinidad", aunque 
en coyunturas políticas concretas esa afirmación pueda tener 
sentido circunstancial. Esto no excluye que la forma de reli­
gión que por largo tiempo ha dominado en un ámbito cultural, 
con todas sus consecuencias en actitudes vitales, sentimientos 
y reacciones afectivas reiteradas, forme parte de su herencia 
cultural, o de la que represente su parcial continuidad histó­
rica. No fue fácil ni inmediata la transformación de la Europa 
pagana en Europa cristiana. Las fiestas de San Juan tienen 
muy poco de cristianas en muchos lugares. La ética pagana, 
centrada en los asuntos temporales en las ideas de valentía, 
honor, venganza, es poco compatible con la ética cristiana, 
y sin embargo mantuvo influencias milenarias. La aceptación 
del cristianismo por la América conquistada conserva en mu­

84 

chísimos lugares ataduras notorias con cultos de origen indí­
gena. Por lo tanto, "latinidad" no tiene conexión necesaria 
con "cristiandad", ni tampoco con "catolicidad", aunq1Je en lo 
presente y en lo futuro lo designado por estos términos integre 
su herencia cultural, o su legado culturaL 

"Catolicidad", lo que viene al caso por lo antes dicho, es 
a la vez una parte y una variante de la cristiandad; es una de 
las Iglesias cristianas, sin que importe ahora su rango, que 
puede ser el más fundamental. Significa el conjunto de los 
creyentes en esa Iglesia; o las características de la dogmática 
y de las formas del culto que la distinguen de las demás igle­
sias cristianas; o el conjunto de los pueblos en los que esa 
religión ejerce influencia preponderante, a lo menos en el 
4mbito de ciertas costumbres sociales. En ninguno de los 
casos tiene que ver con la pertenencia a un pueblo, una nación 
o un Estado, salvo que éstos se definan en función de una 
organización estrictamente teocrática, y durante el tiempo 
que dure ese régimen, que no se debe confundir con el tiempo 
histórico de una nacionalidad y sus transformaciones. 

"Hispanidad" es selectivo dentro de la españolidad. Ese 
término hace resaltar lo que se considera más relevante entre 
lo que posee carácter español: pero, además, es expansivo, en 
el sentido de que permite con mayor claridad referirse a la 
presencia de esos mismos caracteres, o semejantes o derivados, 
en otros lugares que en España; parece intentar retener lo 
esencial de un carácter colectivo, con prescindencia de 
típico local, que puede ser españolísimo pero inesencial. Ese 
carácter selectivo que le da al término un valor paradigmático 
resulta notorio en la proliferación de términos de igual tipo 
aplicable que alcanzó amplia difusión a partir del impulso que 
le dio Ricardo Rojas a la "argentinidad", dando origen a múl­
tiples imitaciones. 

Queda por hablar de la "latinidad", durante mucho tiempo 

85 



, 

llamada "romanidad". En un primer sentido este término desig­
na un atributo o un conjunto de atributos que se encuentran de 
manera característica en los pueblos llamados latinos. En este 
sentido la latinidad no cambia porque existan más o menos 
latinos; tampoco es un agregado de Estados o de nacionalida­
des o de países latinos, sujetos a las contingencias del curso 
histórico. La latinidad no pierde sus supuestos caracteres 
porque disminuya el número de sus manifestaciones concretas, 
ni crece porque éstas se acrecienten. La anglosajonización de 
territorios de América que antes pertenecieron a la órbita de 
países latinos, no quita ni agrega nada a los contenidos defini­
torios posibles de la latinidad. 

un segundo sentido, latinidad se dice para designar el 
conjunto de los pueblos, naciones o Estados sucesivos o coexis­
tentes que pueden llamarse latinos con mayor o menor propie­
dad. En el primer sentido se estaba ante una idea; en el segundo 
sentido se está ante una realidad cultural geohistórica que 
comprende a Europa latina, América latina, Africa latina, 
Asia latina. Este sentido supone la clasificación y calificación 
de la realidad según la idea de lo latino. 

Conforme a la tesis que desde páginas anteriores se ha ido 
elaborando, ninguna comprensión de la latinidad es posible 
en el plano de las realidades, ni en el plano de esencias meta­
empíricas, ni en el plano de ontologías regionales. En la medida 
en que tenga significado, la latinidad habrá de expresar un 
tipo de actitud vital y de realidades culturales, un conjunto 
característico de redes culturales, que se comprenden cultu­
ralmente. Por lo tanto, toda comprensión aproximada y de 
valor operacional depende de las líneas de un sistema inter­
pretativo-estimativo-normativo, o sea de un universo cultural; 
siendo estos sistemas históricamente variables, la compren­
sión de la latinidad es históricamente variable; una definición 
eventual puede no ser posible puesto que la comprensión 

puede ser de un orden intuitivo o versar sobre cualidades no 
definibles, como no se puede definir ni transmitir conceptual­
mente la comprensión cualitativa de la rojez, que es algo distin­
to de la mención de longitudes de onda; toda comprensión 
puede variar según sea la cultura desde la cual se aprecia, y la 
latinidad puede ser algo diferente vista desde culturas germá­
nicas o anglosajonas o eslavas o hindúes o desde una cultura 
propiamente latina; en cualquier caso la identificación puede 
variar por cambios históricos y por procesos de transcultura­
ción, aunque puede existir un fondo aproximadamente común 
de coincidencias. 

Cabe preguntarse por cuáles podrían ser los caracteres que 
podrían tenerse en cuenta. Una identidad idiomática -el latín 
y sus derivados- constituye un factor muy importante, pero 
no es el único ni puede ser decisivo. Se detectan influencias 
culturales latinas en áreas donde se hablan otras lenguas. Se 
detectan en las regiones latinas influencias lingüísticas y 
culturales de otras formaciones históricas. Los procesos de 
interconexión cultural, o de transculturación, que tienen lu­
gar en áreas o regiones culturales diferentes y con diferente 
curso histórico, pueden ser bilaterales o unilaterales, pero de 
cualquier manera sobrepasan las relaciones idiomáticas. 

Roma, una vez latinizada, latinizó a la península itálica, a 
Galia y a Hispania, y aun a lo que hoyes Rumania; pero la 
latinidad sufrió un proceso de helenización, y después de 
orientalización, sin perder su epicentro en sí misma. Sin em­
bargo, aunque dejó huellas no latinizó a Grecia, ni al Asia 
Menor, ni al Norte de Africa. En el curso posterior de la 
historia surgieron las lenguas neolatinas. Los pueblos que 
hablan estas lenguas son los que normalmente reciben el nom­
bre de latinos. Así, un rasgo de la latinidad sería el haber 
constituido formaciones histórico-culturales de habla latina o 
neolatina, como lengua nacional o materna. Pero idiomática­

86 87 



· !ji!!I! ,
ijll'ii 

mente hay una Suiza latina y una Suiza germamca, sin que 
Suiza pierda su identidad nacional. Pueblos trasplantados han 
perdido su idioma original, sin perder su identidad. Si Unamu­
no tuviese razón al creer que la lengua es el espíritu de un 
pueblo, tal afirmación sólo podría fundamentarse, y por 10 
demás insuficientemente, en el hecho de que por tener elI¡ji! 
sistema lingüístico una importancia básica para la comunica­
ción entre los miembros de una comunidad, transmite más 
que 10 que escrita o verbalmente se entiende. La parcial sus­
titución de una lengua por otros sistemas de comunicación, 
mide en cierto modo la amplitud y la importancia de la len­
gua como factor de identidad. Por otra parte, no basta con 
adquirir una lengua para introducirse en la caracterización 
cultural correspondiente. Es cierto que, en el sentido idiomá­
tico, la lengua da un elemento de identificación fácil, obser­
vable, accesible; pero considerarla factor único, o ineludible, 
representa un empobrecimiento conceptual. Si la latinidad 
existe, es algo más que un conjunto de parentescos lingüísti­
cos; no parece que de su órbita puedan excluirse los vascos, 
a pesar de que el vascuence no es una lengua neolatina, y 
sería imposible separar a los vascos de la hispanidad, que es 
parte y variante de la latinidad. 

Si pensamos en una identificación institucional, es imposi­
ble encontrar semejanzas que constituyan formas aproximada­
mente persistentes en el espacio y el tiempo. "Latina" es la 
República de la Roma antigua, y 10 es la Imperial; en la his­
toria de la latinidad se encuentran repúblicas, y monarquías, 
y principados y ducados y comunas, y cuantas formas se ima­
ginen, incluyendo consulados e imperios. La naciones latinas 
de América toman en su mayor parte la forma republicana 
de gobierno, con excepciones parciales temporales, como 
México y Brasil; algunas 10 hacen después de grandes dudas, 
en las que cuentan inclinaciones monárquicas. Mientras tanto 
hay monarquía en España, en Francia, en Portugal; Italia 

88 

logrará su unificación nacional bajo la forma monárquica, 
aproximadamente cuando en Francia cesa ésta. No hay ni 
puede haber uniformidad de instituciones políticas ~n una 
latinidad que anda por los dos mil quinientos años de historia. 
Tan imposible es esto, que 10 dicho puede juzgarse desdeña­
ble; sin embargo, son muchos los movimientos tradicionalistas 
que han invocado a una forma política teniéndola por consus­
tancial con la nacionalidad. "Dios, Patria y Rey", ha sido un 
lema polítko, no sólo en España, donde puede aducir antece­
dentes históricos de importancia, sino también en Francia, 
que fue monárquica hasta la guerra de 1870, salvo efímeros 
años, y en Italia, donde la monarquía cesó después de la se­
gunda guerra mundial. 

Lo mismo cabe decir de las instituciones religiosas. El 
ttánsito del paganismo al cristianismo se opera en la latinidad; 
pero el cristianismo rebasa los límites de ésta, no sólo en la 
forma de movimiento religioso hacia otras regiones, sino en la 
fundamental separación de la Iglesia Romana y la Iglesia Grie­
ga. El amplio dominio que el catolicismo tuvo en las naciones 
más típicas de la latinidad, no se hizo sin excepciones, sin 
movimientos heréticos y supervivencias paganas. Al producirse 
la división de las iglesias cristianas europeas, en las regiones 
latinas mantiene su dominio el catolicismo, a veces por las 
buenas y a veces por las malas. El movimiento ilustrado, en 
sus formas contrarias a las religiones positivas, y aun en sus 
formas negadoras de toda religión, se da fundamentalmente 
en Francia; los movimientos anticlericales y ateos influyen 
en algunas áreas de la latinidad con una fuerza que jamás tu­
vieron en los países de gran influencia protestante. En Améri­
ca Latina las controversias entre conservadores y liberales, que 
llenan su historia conflictiva, son inseparables de tomas de 
posición en torno a la religión y su lugar social, aunque no se 
trate de temas cuyas coordenadas sean similares, de manera 
que la relación entre los problemas políticos, económicos y 

I 

89 



, 

religiosos, obliga a introducir infinitas matizaciones en las di­
recciones divergentes básicas. Lo mismo puede decirse con 
relación al desarrollo de los movimientos revolucionarios de 
nuestro tiempo. Y todo ello acontece en regiones culturalmente 
"latinas" sin que tenga sentido buscar siquiera una línea de­
marcatoria que conduciría al absurdo de pretender distinguir 
entre los "buenos" latinos y los "malos" latinos; lo que, sin 
embargo, se ha dado, por lo menos en lo atinente a la concep­
ción de las nacionalidades que integrarían la latinidad, aunque 
no sea la latinidad, sino otras cosas, lo que se entiende cuando 
se habla de "defender nuestra civilización occidental y cris­
tiana". Valga como ejemplo España, donde tan insistentemente 
se ha identificado la hispanidad contando como ingrediente 
fundamental la catolicidad, de donde parecería resultar que el 
español que no es católico no es español, y sólo falta agregar 
que tampoco sería latino; aunque podría considerarse afran­
cesado, como se hizo en otro tiempo, lo que para la perspecti­
va de cierta hispanidad equivaldría de decir: "español dege­
nerado, pero sin embargo latino". 

En las instituciones socioeconómicas parece que no sería 
necesario insistir. Es imposible que a lo largo de más de dos 
milenios pueda hablarse de una misma estructura socioeconó­
mica; máxime teniendo en cuenta la diferencia geográfica de 
niveles históricos que quedarían comprendidos en la llamada 
latinidad. Si llevamos esta situación a la América latina, cabe 
decir que en ella no ha existido en sentido propio el feudalis­
mo, así como ni la mita y ni la encomienda han existido en 
los países europeos que pueden llamarse latinos. Por otra par­
te, cambios muy graves en la estructura socioeconómica, se 
incluyan o no sus expresiones políticas, parecen no comprome­
ter la idea de la latinidad, si es que ésta tiene significado, lo 
que por el momento hay que pensar sólo como hipótesis. Cuba 
y Rumania, idiomáticamente neolatinas, ¿pierden sus carac­
teres latinos por haber transformado muy radicalmente sus 

90 

estructuras socioeconómicas? Esto dicho sin perjuicio de las in­
terferencias histórico-culturales, además de la influencia política 
o de la órbita geopolítica a la que en la actualidad se adscriben; 
pues, además, en Cuba encontramos una influencia africana 
que no existe en Rumania, y en esta nación encontramos in­
fluencias no sólo eslavas sino de casi incontables coyunturas 
históricas, culturales y étnicas. 

En las instituciones jurídicas es detectable un elemento 
básico, de influencia persistente e importante, sin per]U1ClO 
de cambios y readaptaciones: el derecho romano. Ha sido 
casi una constante de la romanidad, idea que sólo muy tardía­
mente fue sustituida por la de latinidad; pero no ha sido 
inmune a las innumerables variaciones de las circunstancias 
históricas, y en buena medida se extiende más allá de la latini­
dad. Por su parte, en las instituciones sociales hay cierta.s 
constantes menores: se da una organización familiar y una 
filiación patrilineal; pero se han producido cambios importan­
tes en la organización de la vida familiar, y cambios semejantes 
han tenido lugar fuera de la latinidad. 

Todo lo anterior pone de manifiesto que no es posible bus­
car la identificación de la latinidad en una forma de entidad, 
ni en una suma de entificaciones o de identificaciones de as­
pectos parciales, así sean instituciones, leyes, costumbres, 
mores, actitudes, comportamientos, o senderos populares de 
cultura. Cada ítem cultural tiene sus variantes históricas, tanto 
como las tienen el sistema y la jerarquía de los distintos rubros 
y sus diferenciaciones; el conjunto posee una estructuración y 
una dinámica variables, que no impiden una identidad opera­
cional, que se reconoce a sí misma y es reconocida por otros. 
Se trata de un modo de ser por entrecruzamiento de identida­
des, que mantiene su identificación histórica a pesar de los 
cambios de éstas. Como si se dijese: 

91 



(1) 	'El sistema A,B,C,D,E,F,G ... ', ha sido sustituido por: 

(2) 	'El sistema A,B,C,D,X,Z,G ... ', que a su vez ha sido 
sustituido por: 

(3) 	'El sistema A,B,C,R,S,Z,G ... " que a su vez ha sido 
sustituido por: 

(4) 	'El sistema Y,B,G,R,S,Z,E .. .', que su vez ha sido sus­
tituido por: 

(5) 	'El sistema Y,F,C,R,X,Z,E ... ' 

cada paso se encuentran suficientes elementos comu­
nes para que exista un núcleo de semejanzas que permite una 
identificación a pesar de los cambios. Así también, una mesa 
puede ser parte del mobiliario de una habitación, puede ser lle­
vada a otra casa, pertenecer a otro propietario, y es la misma 
mesa; ya la misma mesa, con pintura de un color, se le da otro, 
y es la misma mesa; o se le agregan ruedecillas y es la misma 
mesa; pero ya no lo es si la convertimos en trípode, aunque és­
te provenga de aquella mesa. Cuando el cambio es tal, o tan 
fuertemente discontínuo, que a los efectos prácticos es preciso 
cambiar de nombre, o éste se mantiene pero a conciencia de 
que la cosa ha cambiado, o el nuevo nombre recoge lo incor­
porado por la historia: el valle de "los caracas" no es lo mismo 
que Caracas; la Quisqueya indígena no es igual a la República 
Dominicana, que algunos quieren hoy llamar nuevamente 
Quisqueya. 

Los resultados obtenidos sobre la identidad a través de los 
cambios en una continuidad histórica referida al tiempo, puede 
extenderse a las semejanzas en lo coexistente y parecido en el 
espacio. Entre las naciones europeas de lenguas neolatinas 
existe un cierto grado de semejanzas, en su presente y en acon­
tecimientos importantes del pasado que para este presente 
porta como pasado con el cual hay que contar. Hay un paren­

92 

T 

tesco visible entre España, Francia e Italia, que es patente 
aunque no se encuentren precisos rasgos comunes; lo parecido 
no es igual a lo igual. Ese parecido, algo así como una especie 
de aire de familia, es más amplio que el parentesco lingüístico, 
y puede ser ajeno a éste. Así se explica que los vascos españo­
les -y con mayor razón los vascos franceses-, integran la 
órbita de la latinidad. Es un hecho que entre las personas se 
d~tecta un aire de familia sin necesidad o al margen de que 
puedan señalarse rasgos que sean expresa y visiblemente igua­
les. Lo mismo pasa entre las naciones; en éstas, como en el 
caso de las personas, se dan parecidos que no se apoyan en 
definidos rasgos comunes. 

Volvamos a la comparación con conjuntos de letras: 

(1) 

(2) 
(3) 

(4) 
(5) 
(6) 
(7) 
(8) 

A. B. e. D. 

A. B. e. F. 

A. B. F. G. 

A. F.G. 

F.G. 1. 
ABe. DEF. 

DEF. GH1. 

GH1. ]KL. 

(1) y (2) se parecen en tres caracteres; (2) y (3) tam­
bién, pero (1) y (3) tienen sólo dos caracteres comunes; (3) 
y (4) tienen tres caracteres comunes, pero (4) tiene sólo dos 
caracteres comunes con (2), y un solo carácter común con ( 1 ) ; 
( 4) y (5) tienen tres caracteres comunes, pero (5) tiene sólo 
dos con (3), sólo uno con (2), y ninguno con ( 1 ); no obstan­
te se ha pasado de (1) a (5) por eslabones intermedios que 
mantienen tres caracteres de transición. Así también (6) y 
(7) se parecen en un grupo de tres letras, (7) y '( 8) también, 

i pero (6) y (8) no tienen letras comunes; no obstante hay 

I 	
93 



,

transición, se pasa de (6) a (7) Yde (7) a (8) por parecidos, los caracteres nominales de americano y de latino, quedando 
lo que pone en contacto a (8) con (6), a pesar de no tener 
ningún parecido directo. Como si se dijese: dos cosas parecidas 
a una tercera se parecen entre sí, aunque más no sea por la 
razón de que se parecen a la tercera. 

Lo dicho ha venido al caso para identificar a la latinidad a 
pesar de los cambios históricos de sus contenidos culturales; 
pero la misma técnica es aplicable a la identidad histórica de 
nacionalidades y regionalidades. Esas identidades presentan 
un núcleo organizado y organizador dentro de un universo 
cultural; pero tanto éste como el mismo núcleo son de conte­
nidos variables, que mantienen coincidencias con 10 actual 
y el núcleo anterior. La identidad colectiva es siempre, en los 
entes históricos, un tejido multigeneracional de relaciones 
humanas según condiciones de un entorno físico y posibilidades 
de un medio técnico, siendo ambos aspectos transformables; 
tal identidad no requiere forma alguna de sustancialidad 
entitativa o de esencias constituyentes. Las fuentes de toda 
identidad de tipo histórico global son sistemas concatenados 

redes culturales de las que nacen continuidades por rele­
vancias que sólo por un lapso son invariantes. 

"Latinoamericano" es un nombre general concreto; de este 
país, de este objeto, de este producto, de este individuo, se 
dice tal nombre. "Latinoamericanidad" es un singular abstracto, 
en tanto nombre de un atributo o de un conjunto determinado 
de atributos relacionados. Así como "humanidad" comporta 
forma orgánica y racionalidad, a lo menos en forma aproxi­
mada o supuesta por cuanto no existen criterios suficientes en 
cuanto al margen de anomalía o de deficiencia física o mental 
que haría cambiar la designación, la latinoamericanidad com­
porta, nominalmente, americanidad y latinidad. Sería proce­
dente decir que alguien es latinoamericano aunque no se 
hubiese forjado la sustantivación "América Latina", si reuniese 

94 

por establecer respecto del primero si por origen o por adop­
ción, y respecto del segundo por relación a los rasgos de 
su formación culturaL Pero "latinoamericanidad" no desig­
na otra cosa que la situación o cualidad de lo perteneciente 
o relativo a América Latina; es un atributo consecuencial o 
derivado, que presupone la idea de América Latina, sin que 
este nombre sea resultado de la presencia efectiva del atributo 
del caso, que no significa otra cosa que la condición de latino­
americano traducida en un gentilicio singular abstracto. No 
es por la latinoamericanidad de su población o de sus produc­
tos que importa el nombre de América Latina; y si este nombre 
tiene valor indicial, si indica americanidad y latinidad, estos 
atributos no tienen igual valor: "americanidad" tiene que ver 
c~n un lugar geográfico según una visión histórica del mismo, 
y "latinidad" tiene que ver con un tipo cultural consistente 
pero mutable y temporal y espacialmente repartido. Podría 
existir latinoamericanidad fuera de América si este lugar 
quedase como lugar de referencia definitoria o fundamental, 
según la manera que ha ocurrido con "la Tierra Prometida". 
No podría existir latinidad en ausencia de los caracteres de la 
latinidad según las coordenadas de sus contenidos espacio­
temporales de semejanza y de continuidad. Pero si el nombre 
propio puede ser un indicio falso, si puede ser una descripción 
incompleta o equivocada, si su valor es convencional y relativo 
a una situación histórico-cultural, entonces la latinoamerica­
nidad importa aunque en el caso interesen contenidos ajenos 
a su sentido nominal; así, por ejemplo, contenidos estricta­
mente indígenas. y Surinam y las Antillas Holandesas y Gra­
nada y Trinidad-Tobago podrán participar de la latinoamerica­
nidad, que no se define lingüísticamente. 

Con lo expuesto se da un paso en un problema difícil, y tal 
vez en dos: en el de la "latinidad" en el espacio y en el tiempo, 
y en el de la "latinoamericanidad". En cuanto a lo primero, hay 

95 



] 

suficientes analogías, y suficientes eslabones intermedios 
cuando éstas no son directas, para detectar un "aire de familia" 
en 10 que abarca bastante más de dos mil años de historia, 
comprende a decenas de naciones, y posee una extensión geo­
gráfica que afecta a varios continentes. cuanto a lo segundo, 
permite superar dHerencias históricas,étnicas, económicas, 
políticas, entre naciones que se diferencian notoriamente si 
se comparan rasgo por rasgo. Argentina difiere de Bolivia; 
pero el norte argentino, sin dejar de ser argentino, se parece 
a Bolivia, y ésta a Perú, y Perú a Colombia, donde hay encla­
ves humanos que hacen pensar en Santo Domingo y en Haití. 
Uruguay es muy diferente del Norte de Brasil, pero se parece 
al Estado de Río Grande del Sur, que se parece a los demás 
Estados situados algo más al Norte, que se parecen al centro 
del Brasil, que se parece al Norte costero del mismo país. Así 
se salvan dHerencias que a primera vista parecen extremas, 
que van desde los caracteres de los países platenses a los cari­
beños, a primera vista dos regiones dHíciles de comparar. 

En cuanto al singular abstracto "latínoamericanidad", pue­
de entenderse en dos sentidos: uno derivado de la adjetivación 

I 
sentido convencional geo-político-cultural, y se refiere a una 
identidad gestada por entrecruzamiento de redes culturales o 
nomológicas, apoyada en analogías aproximadas que pueden 
ser de situación y no ser lingüísticas, que pueden fundamen­
tarse a través de eslabones intermedios que sirven de instru­
mentos de transición, y que le dan un tono suficientemente 
característico a una entificación macro-regional. 

Además cabe introducir la idea política de proyecto. Un 
proyecto de conciencia latinoamericana puede orientarse en 
cualquiera de los dos sentidos señalados: en uno, puede bus­
car el fomento de lo latino en América y de sus lazos comunes; 
en otro, puede buscar el desarrollo de lo valioso que sea 
perteneciente o relativo a América Latina, sean contenidos 
latinos o no, así sean indígenas o de otro origen, cualesquiera 
sean los idiomas --quechua, papiamento, inglés- supuesto 
que existen suficientes analogías de situación y de interés. 
Ninguno de los dos proyectos es incompatible con el cultivo 
de los lazos culturales iberoamericanos, o más restringida­
mente hispanoamericanos, sin necesidad de míticas esencias. 

correspondiente, que apunta hacia 10 propio o característico 
de lo latino en América, así se trate del mero hecho de su 
lugar geográfico; otro derivado de la consiguiente sustantiva­
ción, que significa la cualidad de lo perteneciente o relativo a 
los países de América Latina. En el primer caso importa que 
la adjetivación sea adecuada, así se refiera a países que sólo 
tienen de latinos 10 que algunas minorías tienen de hispánico, 
o si se quiere de ibérico, o se refiere a los que sólo tienen de 
hispánico -o de ibérico- por lo que tienen de latinos, pues 
aun idiomáticamente son neolatinos, 10 mismo que 10 peninsu­
lar. En el segundo caso la adjetivación no importa, pues el genti­
licio singular abstracto no es sino la derivación gramatical de un 
nombre propio que, aunque tuviese algún valor indicia! en su 

Queda por destacar una conclusión de interés: no hay lazos 
lógicos de tipo analítico entre los gentilicios, sean concretos o 
abstractos, y contenidos culturales correspondientes a instan­
cias históricas que no obedecen a las formas de la necesidad 
lógica. No se puede atar a lo histórico. No se deben esenciali­
zar partidismos más o menos coyunturales. El punto es de 
suficiente gravedad para requerir otra etapa más en estas fun­
damentaciones, pues el problema no es verbal sino que guarda 
estrecha relación con problemas filosóficos de fondo. 

origen a los efectos de designar 10 no-sajón en América, tiene un 

96 97l 




VII. 	 Discusión de algunos planos en los que 
se ha planteado el problema de la identidad 

Cuando se hace referencia en un solo término a la estruc­
turación y a la dinámica de entes en los que se repite un modo 
de ser, o al género o a la clase de tales se encuentran 
ejemplos así: "humanidad" y "naturaleza humana"; "huma­
nidad" y "género humano"; "humanidad y "la clase de los 
humanos". Se dice: "la humanidad no existía en aquellos 
tiempos"; "todavía no existían seres humanos"; "en el año 
10.000 de nuestra era dejará de existir la humanidad". Aquí 
surge la pregunta sobre cuál es el modo de ser de lo que deli­

una definición que se expresa en un singular abstracto. 
Cuando se habla de "humanidad" en el sentido de conjunto 
de los seres humanos, y por lo tanto en el sentido de género 
o de clase, no hay tal problema, por cuanto se trata de nocio­
nes clasificatorias; cuando se hace a la "humanidad" 
como identificación compleja y común, se está en pleno debate 
milenario sobre el sentido de las "naturalezas concretadas": 
por un lado, el esencialismo metaempirico, cuya expresión 
más típica y más radical ha sido el platonismo, expresado en 
la tesis de ideas y de formas no perceptibles sensorialmente, 
que son condiciones de conocimiento y condiciones de exis­
tencia de sus ejemplificaciones; en el otro extremo un nomi­
nalismo que considera a esos términos meramente descriptivos 
de experiencias en las cuales por razones prácticas se refieren 
solamente los rasgos que se reiteran sin llegar a 
individualizaciones diferenciadoras. En un caso se está en 
presencia de una explicación metaempírica; en el otro se está 
ante descripciones empíricas reducidas a leyes de coexistencia 
y de sucesión. 

el supuesto de que por razones metaempíricas, ajenas a 
un proceso de legalidad biológica pero fundamentante de ella, 
se explicar las características de una naturaleza huma­

98 

na -10 que a esta altura de los tiempos es difícil de admitir, 
e irrelevante en la investigación empírica- parece todavía 
más difícil que se quiera explicar por alguna presunt~ "neoli­
I ¡ciclad" las características de las culturales neolíticas; o se 
piense en una no menos mística y mítica esencia, la "aztequi­

, por la cual los aztecas fueron tales como fueron, o se 
recurra a una "patagonidad" para dar razón de los patagones. 
Ningún historiador de arte tomaría en serio a quien dijese que 
el expresionismo es tal por razón de que en él se hace presente 
la "expresionidad", y ningún antropólogo estaría dispuesto 
a aceptar a quien quisiere explicar el sentido de la cerámica 
chibcha por la "chibchidad". El precepto de Guillermo de 
Occam, que enseña que no hay que multiplicar los entes 
sin necesidad, viene al caso, y es una regla útil para evitar 
desvaríos y entusiasmos por palabras que tal vez no tengan 
otro sentido que el de despertar curiosidad o entusiasmo. 

en la tesis esencia lista como en la nominalista, se 
tienen o no se tienen las características de la especie "hombre", 
"gorila", "león" o "sardina", aunque nadie haya hablado de 
la sardinidad de la sardina, y muchos hayan hablado de la 
argentinidad de los argentinos y de la mexicanidad de los 
mexicanos; en un caso estamos en un orden meramente natu­
ral, y en el otro en un orden histórico-cultural, e importa en 
mucho la diferencia. Decir que se pertenece a una especie 
quiere decir que se poseen todas y cada una de las propiedades 
por las cuales se define la especie en cuestión; se poseen o no, 
sin que pueda hablarse de grados. Sin embargo, se distinguen 
y se clasifican las variantes individuales de cada nota, que no 
dejan de existir, aunque se presenten en diversos grados de 
excelencia. En la crianza caballos de raza se tiene en cuenta 
la calidad de las propiedades presentes para elegir a un semen­
tal, según lo que se espera de sus descendientes y de las 
dades a las que se les destina: pero uno no es más equino que 
otro. Se dice: "es un espléndido ejemplar de jaguar", sin que 

, 

99 



. 

;:'i­,

eso suponga que un jaguar es más o menos jaguar que otro; 

¡ 

~{t: 
"nuestro estilo de vida", "el modo nacional de ser", "la volun­

o sea que se introducen consideraciones selectivas, es decir 
estimativas. Cuando Aristóteles relaciona al hombre con la 
racionalidad sabe que hay grados, tal como los hay en la 
fortaleza corporal o en la velocidad en la carrera; y en su idea 
de esclavo natural, no del legal, introduce el importante matiz 
de racionalidad dependiente, de racionalidad apta para com­
prender la racionalidad del amo. Sabido es qué importancia 
adquirió este tema en las discusiones jurídicas acerca del trato 
que debía darse a los indígenas. 

Si se pasa del caso de la pertenencia a un género natural a 
la pertenencia a entidades o entificacÍones por naciones o 
regiones que hagan posible la formación de gentilicios singu­
lares abstractos, en lugar de propiedades naturales se tienen 
caracteres histórico-culturales adquiridos que son variantes 
concretas de la condición humana. Las propiedades que se 
predican importan para determinar grados de asimilación o 
de internalización de los rasgos de un estereotipo que se con­
sidera expresivo de los caracteres atribuidos a una etnia, según 
lo que se manifiesta a través de su modo de vida. Se trata de 
comportamientos que resultan de un sistema totalizador inter­
pretativo-estimativo-normativo vigente pero transformable, y 
pasible de ser condenado por otras vigencias que discutan su 
validez. El "modo de ser" de cada uno y de todos en general 
de los incluidos en el estereotipo es el de modos de compor­
tarse -o sea, de pensar, sentir, desear, actuar, reaccionar­
según los cauces de un sistema entrelazado de conexiones cul­
turales o nomológicas; sistema establecido y más o menos 
general, cuya aceptación práctica se tiene por típica. La falta 
de cumplimiento de las previsiones y expectativas que ese 
orden origina a veces descalifica -"ese no es de los nues­
tros"- pero cabe la excepción laudable, que supera defectos 
generalizados, como el que es puntual en un entorno cultural 
donde es habitual la impuntualidad. Expresiones de este tenor: 

100 

tad de ser nosotros mismos" son de interpretación contextua­
lística; así, en el último ejemplo se manifiesta la aspi,radón a 
proyectarse hacia un futuro según posibilidades propias, sin 
deformación por presiones o influencias extranjeras, lo que 
comporta como supuesto el valor de lo propio y de las posibi­
lidades propias, con exclusión de la hipótesis de que sea mejor 
cambiar o inspirarse en modelos mejores, según lo posible en 
una situación histórica colectiva. Esas expresiones no tienen 
ningún significado ontológico porque se refieren a mudables 
concreciones histórico-culturales, respecto de las cuales no hay 
ninguna imposibilidad lógica que impida preguntar por la 
validez de ese orden establecido y por la posible descalifica­
ción axiológica de ese orden mismo. Esas expresiones están 
ligadas en su uso común con los gentilicios singulares abstrac­
tos -"latinoamericanidad", "mexkanidad", "peruanidad"­
que se traducen en el imperativo de reiterar tal modo históri­
co-cultural de ser. Sin embargo, ya que no se trata de atributos 
que se tengan a la manera de propiedades naturales o según 
categorías de lo que es, no sólo no tienen un fundamento 
óntico ni ontológico, sino que tampoco tienen los requisitos 
necesarios para servir de fundamento legítimo en un orden 
deontológico. En el discurso retórico esas expresiones, que 
no poseen otro valor que el de su fuerza ilocutoria -tal como 
si se dijese "¡arre!"- suelen usarse dándoles un sentido con­
fusamente óntico y a veces ontológico, con la consecuencia de 
que surge el falso problema de la pregunta por "el ser de tal 
nacionalidad" o por "el ser latinoamericano", cuando se trata 
de realidades gestadas histórica y culturalmente, que no 
poseen ni pueden poseer una legalidad de tipo óntico ni pue­
den derivar de una diferenciación categorial ontológica, sino 
que a lo más son conjuntos de caracteres nacionales o regiona­
les históricamente móviles; pero además esas mismas expre­
dones se usan con un sentido exhortativo y a veces imperativo, 

101 



f
!i 
.~ 

como si lo que existe histórica y culturalmente valiese de por 
sí y no estuviese sujeto a cambios ni a enjuiciamientos, como 
si ahora se tuviese que llorar por la perdida borgoñidad del 
Gran Ducado de Borgoña, como si del orden de lo que es se 
saltase sin más al orden de lo que vale, como si el ser fuese 
sin más deber-ser, como si la existencia fáctica de un carácter 
nacional o regional fuese sin más un deber-ser modelo y no 

enjuiciable. 
Cuando se desconoce la historicidad axiosignada Y axíoslg­


nable de toda concreción totalizadora y global de un universo 

cultural, se cae en un inmovilismo respecto del sistema de va­

lores vigente, Y se tiene abierto el camino para el error de 

considerar a toda crítica como contraria al modo nacional o 
regional de ser, como antinatural por negadora de lo que es, 
que se supone que es tal como debiera ser. El modo de ser 
que se tiene en vista es sin embargo un modo de ser según 
valores; pero se le toma como fundamento de los valores que 
lo fundamentan. Así, es según valores que por su vigencia en 
una comunidad totalizadora y global se constituye en el curso 
histórico con sus caracteres peculiares una nacionalidad, pero 
luego se toma a ésta comO entidad dotada de esencia por razón 
de la cual existe el sistema de valores que la origina. 

Se admita o no que lo humano es una instancia ontológica 
especial, nada autoriza a efectuar discriminaciones ontológicas 
respecto de concretas formas históricas de humanidad. No hay 
un ser ontológico que posibilite, o explique, o delimite, un 
modo de ser de lo mexicano;· no hay ontologías regionales en 
los entes históricos, sencillamente porque los entes históricos 
son según conexiones culturales en función de las cuales im­
porta lo que culturalmente es, lo que ha sido, lo que será, y lo 
que importe la situación en que se está. Si algo caracteriza el 
modo de ser de los hombres en tanto se humanizan por sus 
relaciones de his~oricidad y de historialidad, es su vivir según 

sistemas de evaluaciones, evaluados y evaluables, en un ám­
bito espacio-temporal evaluado y evaluable, y según conjuntos 
por los cuales, sea cuantitativa o cualitativamente, la evolución 
histórico-cultural de lo humano introduce una variante funda­
mental respecto de la evolución biológica, cualesquiera sean 
las etapas de transición que se introduzcan; no es igual el cam­
bio cultural que la mutación biológica. 

ontológico el modo de ser que hace posible la estructura­
ción de una personalidad, individual o colectiva; no es onto­
lógico el modo de ser de la personalidad estructurada. Lo 
primero es condición de posibilidad que puede concretarse 
en contenidos diferentes; 10 segundo es concreción de una 
posibilidad entre múltiples posibilidades. Puede interpretarse 
en sentido ontológico la condición de posibilidad de que en 
la especie humana exista una historicidad social e individual 
junta con un universo cultural; no pueden interpretarse en un 
sentido ontológico los contenidos concretos de esa historicidad 
o de ese universo cultural. Ninguna formación histórico-cul­
tural deriva de un fundamento ontológico, salvo en el sentido 
genérico que es aplicable a cualquier otra formación, porque 
ese fundamento no es sino la condición de posibilidad de la 
existencia de formaciones culturales. En consecuencia, el "ser 
latinoamericano" no existe, si se interpreta "ser" en el sentido 
de estructura ontológica; tampoco existen en el mismo sentido 
"seres" por nacionalidades; y no es pensable que exista una 
estructura ontológica general latinoamericana por adición de 
inexistentes ontologías parciales de nacionalidades. Puede ha­
blarse de un "modo de ser" como variable estructuración 
histórica; y, por abreviaci6n, se podrá decir "ser" en un sentido 
nomológico o culturol6gico, a modo de ficción promedial 
aproximada y de relativa continuidad multigeneracional, his­
tóricamente cambiante. No existe ontológicamente un "homo 
pampeanus"; existió una formación cultural en una reglOn 
geográfica designada con el nombre "Pampa", y esa forma­

103 

102 
 ~ 




ción fue una respuesta contingente, creada o inventada, para 
afrontar desde ciertas preferencias vitales a ciertas condiciones 
y antecedentes, dando lugar a una forma generalizada de vida. 
Quien habita hoy ese mismo lugar está en un entorno diferen­
te y cuenta con posibilidades diferentes, sin perjuicio de las 
limitaciones que derivan de una continuidad histórica a través 
de modificaciones parciales, dentro de cuyo curso se pueden 
impulsar cambios expresos, además de los que sobrevienen 
por el paso de los tiempos Y sus contingencias. así que es 
posible producir cambios tendientes a transformaciones. ¿Será 
efecto del quietismo criollo y del gusto por el duelo a cuchillo 
que en la región se instale un centro de energía nuclear? ¿Será 
cosa de no instalarlo por contrario a un "modo pampeano de 

ser"?Es preciso no confundir un modo estructurado de vivir 
característico de una comunidad, lo que tiene lugar según los 

1\1\ 

tiempos Y las posibilidades del grupo en cuestión -se tiene 
petróleo y no se sabe explotarlo o todavía no se sabe qué 
hacer con él- con una categoría dentro de 10 que es, o con 
una legalidad inmóvil que define una forma dentro de una 
categoría. No es por diferencias categoriales ni por esendas 
misteriosas que se distinguen la cultura española y la francesa, 
la italiana Y la alemana, la argentina y la vietnamita, la hindú 
y la mexicana, la colombiana y la guatemalteca o cualesquiera 
otras. Lo dicho vale para nacionalidades y pata macro Y micro 
regionalidades. Por 10 mismo, un "ser" latinoamericano no 
existe, como no existe un ser europeo, o africano, o asiático. 
Lo que sí se podrá decir, sí se encuentran analogías suficientes, 
es que existe una modalidad latinoamericana de vivir, rela­
tivamente común, históricamente mudable Y sin autoridad 
deontológica, sin perjuicio del grado variable de internaliza­
ción que logra en múltiples individuos; y lo mismo podrá 

decirse de las distintas nacionalidades. 
quedado excluido que pueda hablarse en sentido ontoló­

104 

, gico de un ser latinoamericano o de cualquier país; ha quedado 
excluido que la identidad de entidades y entificaciones histó­

~ rico-culturales pueda encontrarse en un orden metaempírico, 
como sería el caso de supuestas esencias históricas subyacentes 
extranaturales y extraculturales; ha quedado excluido que las 
comunidades humanas se rijan en cuanto a sus contenidos 
culturales por una legalidad natural de tipo biológico, de mera 
adaptación al medio o que sean mera consecuencia de condi­
dones geográficas o de supuestos influjos telúricos; finalmente 
hay que excluir la reificación que se produce por un uso sim­
plemente metafórico de términos tales como "esencia", "onto­
lógico", etc. Los usos metafóricos, sin perjuicio de la utilidad 
que a veces pueden prestar para buscar caminos para el pen­
sar, comportan siempre el riesgo de tomar por realidad 10 que 
es ficción, de manera que todo razonamiento subsiguiente 
carece de solidez por apoyarse en sentidos translaticios. Sobre 
esa frágil base no pueden hacerse interpretaciones firmes sobre 
áreas culturales o sobre nadonalidades.25 

25Si se ha comprendido bien la tesis elaborada, se comprenderá 
también que afecta en sus principios y en sus conceptos fundamentales 
a una extensa serie de ensayistas latinoamericanos, y en tal grado que no 
es necesario hacer su confrontación caso por caso; así, para citar sola­
mente algunos nombres de los más difundidos, Ricardo Rojas, Eduardo 
Mallea, CarIos Astrada, Emilio Uranga, Edmundo O'Gorman. Este úl­
timo contrapone extrañamente la América ibera como "entelequia" (tal 
vez en el sentido de forma conclusa) a la América sajona como "utopía", 
y quiere indagar por la pérdida del "equilibrio ontológico" del hombre 
colonial. ("La gran dicotomía americana: Angloamérica e Iberoaméri­
ca". Vuelta, N9 10, Sept. 1977, pp. 4 ss.). El planteamiento de proble­
ma.5 culturales en términos de traducción ontológica se encuentra en 
este autor desde su libro La invencíón de América, México, F.C.E., 1958. 
En el Simposio organizado por la Universidad Simón Bolívar, con el 
tema "América Latina: conciencia y nación" (Caracas, Equinoccio, 
1977), se encuentran expresiones de este tenor: " ... el destino original 

eterno de nuestro ser latinoamericano" (p. 17); "El ser intemporal 
América Latina ... " (p. 52); " ... revelación del ser hispanoameri­

cano ... ", (p. 126); " ... la imagen del hombre latinoamericano, imagen 
de nuestro ser ... " (p. 142). Expresiones del mismo tipo se formularon 
en el IX Congreso Interamericano de Filosofía, realizado en Caracas 
en 1977 (Actas en curso de publicación). Importante excepción a 

105 

http:nadonalidades.25


En la medida en que algunas de las expresiones consideradas 
-"nuestro modo de ser", etc.- puedan tener sentido, éste 
se refiere a realidades verificables, como sería el caso de refe­
rirse a formas características de redes culturales y a su sistema 
de jerarquizaciones estimativas, que permitan hablar de con­
tinuidad histórica por razón de la relativa mayor permanencia 
de algunos de sus elementos por una suficiente semejanza sos­
tenida a través de los cambios. Esto explica que pueden cam­
biar las modas, pero no cambie la identidad global, ya que 
persisten otras identificaciones; que se interrumpa la continui­
dad jurídica, pero se mantenga la identidad de una nacionali­
dad, por la persistencia de otras coordenadas identificadoras; 
que pueda cambiar la religión, o su importancia, y se mantenga 
la identidad globaL Así también en el cambio histórico de 
una lengua se mantiene su identidad, a pesar del influjo de 
lenguas extranjeras; Y de que puedan distinguirse en su curso 
épocas y períodos. Digamos de paso que la lengua, aunque sea 
criterio muy importante de clasificación cultural, no es un 
criterio único, porque existen otras coordenadas de identifica­
ción. Lo dicho explica también que raíces históricas diferentes 
pueden confluir en una misma nacionalidad, si se gesta una 
identificable forma de entrecruzamiento en relación con ellas, 
y se da la confluencia de otras redes posibles de reconocimiento. 

Esto conduce hacia el tema de los "caracteres nacionales", 
de "la psicología de los pueblos", y de los estereotipos nacio­

este estilo es Jorge Luis Borges: "... no podemos concretarnos a lo 
argentino para ser argentinos; porque o ser argentino es una fatalidad 
y en ese casO 10 seremos de cualquier modo, o ser argentino es mera afec· 
tación, una máscara". "El escritor argentino y la tradición"; Obras 
Completas. Buenos Aires, Emecé, 1974, p. 374. Georg Lukacs puede 
hablar correctamente de una "ontología del ser social", que refiere 
categorialmente a éste en tanto tal, y a lo real y característico tipos 
de formación; pero esto no puede aplicarse a individuaciones colectivas 
históricas como una nacionalidad, móvil en sus contenidos y en su 
estructura tipológica, a menos de entender por "ontológico" lo mera­
mente real. 	 . 

nales O regionales.26 En todos estos casos se trata de genera­
lizaciones fundadas en l'ecurrencias dentro de un espacio­
tiempo cultural, que comprende una herencia culturaL La 
relativa persistencia de instituciones políticas, de estructuracio­
nes socioeconómicas, de costumbres, de creencias, de relaciones 
de endoculturación y de transculturación, de reacciones afecti. 
vo-emotivo-volitivas ligadas a un entorno, permite definirlas 
y valorarlas, y da lugar a tomas de posición respecto del sí 
mismo colectivo: "nuestro pasado es lamentable", "son in­
mensas nuestras posibilidades". Esas generalizaciones pueden 
estar acertadamente realizadas en relación con un determinado 
horizonte histórico, en el cual los rasgos tenidos en cuenta 
mantienen su vigencia; pero no lo están más allá de ese ámbi­
to, fuera del cual queda comprometida su validez, que admite 
Cámbios sustanciales. Los comportamientos generalizados y las 
expectativas consiguientes, son promediales; admiten excep­
ciones, pero además admiten cambios históricos importantes, 
suficientes para revelar un cambio en el "ethos". 

VIII. 	 Determinaciones finales sobre 
el tema de la identidad 

El "modo de ser" de una formación cultural, y por lo tanto 
el modo de ser de las entidades y de las entificaciones y de 
las demás unidades de referencia que se dan en ella, es el de 
lo que existe según redes interpretativo-estimativo-normativas 
interconectadas, sin las cuales no tienen sentido las acciones y 
las objetivaciones. Toda identidad que resulta de un sistema 
social, jurídico, económico, tecnológico, de mores y de cos­

26A propósito de este aspecto, cf. Margaret Mead, "National Charac­
ter"; A. 1. Kroeber (ed.) , op. cit., pp. 642-677; yA. Arving Hollowell, 
"Culture, Personality, and Society", ibid., pp. 597-619. 

106 	

l 

107 

http:regionales.26


identidades. En un valle donde hubo nómadas, puede haber 
tumbres, es de fundamento cultural; por lo tanto es de esa ahora un desarrollo agropecuario netamente tecnificado. Esto 
misma índole la identidad del grupo humano que se sindica es suficiente para dejar de lado todo telurismo irracionalista. 
en calidad de referente. El sistema cultural es mediador entre 

Pero un puede mantenerse como unidad de referencia, 
los seres humanos que integran la comunidad y su entorno 

y en ese caso con el alejamiento no se pierde la identidad físico material, la acción humana es mediadora entre el sistema 27 históricamente relacionada con tal un lugar; aun así el lugary el medio, el medio es mediador entre la acción y el sistema. 
importa por la referencia, y no ésta por el lugar, de suerte que Esto significa que 10 natural como tal, así sea en un plano 
lo típico del lugar tiene relevancia si la tiene por el sistema empírico o metaempírico, no ejerce otra función que la de 
cultural que importa. Ni algas ni cl1ampiñones, ni cuevas niestablecer condiciones, con respecto a las cuales toma decisiones 
escorpiones, ni selvas ni volcanes, ni suelos ni fósiles, ni árbo­la acción humana según sistemas de evaluaciones evaluables; 
les ni rocas, ni orquídeas ni ruiseñores, son ni pueden ser el pues el sistema es primaria y fundamentalmente un sistema 
fundamento de la identidad de una entidad o de una entifi­axiológico móvil, un sistema de revelar y relevar relevancias 

I cación colectivas de carácter histórico-cultural, totalizador y 
I sometido a cambios en el curso histórico. Todo sistema cultu­

englobante. Una identidad de esta índole se refiere a un modo I ral es multigeneracional y general, en relación con un espacio 
( de ser que es un modo colectivamente estructurado de vivir,y un tiempo axiosignados: "ahora que hay tormenta allá en la 

con todas las diferenciaciones que se quieran por edades, sexo, montaña", "cuando llegue el tiempo de la cosecha en el valle", 
división del trabajo, diferenciaciones escalonadas por roles y "es hora de reforzar las defensas que hay en la frontera". 
status, pero que integran un conjunto de interconexiones que 

El medio natural es objeto de la acción humana según jerar­ es expresivo de un sistema global. Desde que se trata de un 
quizaciones. Toda cultura modifica en alguna medida su entor­ modo de vivir, necesariamente tiene que contar con circuns­
no físico, y lo que define a una cultura se encuentra en su tancias del medio, pero no coincide con éste, y un mismo 
sistema de relevancias, y no en el entorno natural; el amor o medio o un medio similar admite diferentes respuestas colecti­
el odio por el entorno, la voluntad de conservarlo o de trans­ vas humanas, como difieren las de los esquimales y los lapones, 
formarlo, de arraigar en él o de mudar de lugar, son fenómenos y sin perjuicio de que el grupo mantenga su identidad en el 
culturales que hacen patente la posibilidad de actitudes dife­ caso de emigrar. La identid~d de una forma colectiva de vida 
rentes. Es por esto que se explican las migraciones de pueblos, tiene que ver consigo misma, aunque tenga que tomar decisio­
en enlazamiento con un lugar preciso como la Tierra Prometi­ nes respecto de su espacio y de su tiempo, y atenerse a cir­
da, los distintos niveles históricos que se suceden en una cunstancias inevitables, así sean éstas inclemencias climáticas 
misma área geográfica, las transformaciones ecológicas por o propiamente históricas, así se trate de habitar en un desierto 
obra humana. El entorno impone condiciones, no comunica o de padece!' una invasión. Además, por tratarse de una iden­

tidad global que tiene que estar en contacto con identidades 
27Johannes Wilbert, Metafísica del tabaco entre los de Sur- globales diferentes, admite la interpretación de sí misma 

améríca, trad. esp., Universidad Cat61ica Andrés Bello, muestra un coexistentemente con las interpretaciones y estimaciones y
interesante ejemplo de mediación cultural: farmacológicamente el tuba­
ca no es un alucinógeno, pero tiene efectos alucinógenos cuando es normatividades de los otros, que no constituyen una unidad. 
usado en forma ritual entre los warao. 

109 
108 

1 

1\\\ ti 



América Latina tiene grados y formas de candencia de sí 
misma; pero tiene que contar con la visión que de ella tienen 
Estados Unidos, España, Francia, Italia, Alemania, Gran Bre­
taña, que difieren todas de la visión sueca Y de la visión sovié­
tica y de la visión china. Tal vez ningún norteamericano se 
reconocería en la versión que de su país se suele dar en 

Latinoamérica, tal vez ningún latinoamericano se reconocería 

en 10 que de su región se suele pensar en Estados Unidos; 

y un problema internacional difícil y poco considerado está 

en la necesidad que cada parte tiene de contar con la visión 

del otro. Aquí el fenómeno del reconocimiento, planteado por 

Hegel, se complica; no se trata ya de que el amo sepa del otro 

como esclavo, y el esclavo sepa del amo como otro, sino de 

que cada uno tiene una versión distinta del otro, y con esa 

versión del otro ha de contar, y ha de contar con que el otro 

cuente con la suya. Todo lo cual es un modo de decir que una 
identidad global de referencia puede ser considerada desde 
sistemas interpretativo-estimativa-normativos diferentes; es 
decir, de sistemas culturales o nomológicos diferentes. Amé­
rica Latina es una identidad de referencia geo-político-cultural, 
que se presenta con determinaciones diferentes sobre sí mis­
ma según su curso histórico y sus áreas culturales, y de mane­
ras distintas según el prisma de las otras formaciones culturales 
que la piensan; pero en todo caso existe una delimitación 

aproximada suficiente. 
Las identificaciones histórico-culturales, así se trate de enti­

dades o de entificadones, de unidades conyunturales o de en­
tes supuestamente naturales p¡;esentados a través del prisma 
de una formación cultural, son consecuenciales, cualquiera sea 
la etapa histórica, el tipo de sociedad o la forma cultural de 
que se trate. Pertenecen al "nomos", no a la "physis". La 
existencia de una formación cultural no es otra cosa que la 
existencia de un ordenamiento por el cual una comunidad 
humana organiza su vida y jerarquiza o escalona 'su entorno 

de objetos naturales y de objetivaciones propias, a más de 
encararse con los objetos y las objetivaciones de cultu,ras aje­
nas con las cuales las circunstancias históricas la ponen en 
contacto. 

La concreción de una realidad cultural autoconsciente de sí 
y de sus límites y de la relación con reales o posibles realida­
des culturales ajenas pertenece al orden de 10 que es en tanto 
es existente; pero en su caso lo que es, es la vigencia de un 
universo cultural, fundamental y primariamente axiológico, 
con sus acciones y objetivaciones, por el cual siempre es posi­
ble preguntar por su validez, sin perjuicio de sus transforma­
ciones históricas. 

Lo interpretativo, lo normativo y lo estimativo se integran en 
u,p sistema de relevancias; un sistema cultural o nomológico 
eS fundamental y primariamente un sistema de valores, o de 
criterios de valor, y de valencias y valías concretadas en obje­
tos y en objetivaciones; o sea que es 'un sistema axiológico, 
pues el orden de lo que es en tanto adviene por y para una cul­
tura humana, se presenta investido del orden de 10 que vale, por 
causa de un ordenamiento culturaL Lo axiológico no deriva 
de lo ontológico, aunque tenga que contar con este orden. Aun 
cuando se discuta esta tesis por razón de una idea intensiva del 
ser, que entonces se jerarquizaría a sí mismo según sus grados, 
y a cada grado le correspondería un grado de valor por su 
modo de ser (la piedra, la planta, el bruto, el hombre, el ángel, 
Dios, según la escala clásica), aun así quedan entregadas a la 
historia la infinidad de las determinaciones axiológicas concre­
tas que se dan en cada formación cultural, e igual siguen 
dependiendo de ésta las entidades y entificaciones culturales. 

Ha quedado excluido que la identidad de nacionalidades o 
de áreas o regiones antropogeográficas se fundamente en lega­
lidades de la mera naturaleza, o en concreciones de lo natural 
que pueden considerarse de tipo óntico u ontológico. Toda 

1 

110 

111 



realidad natural ingresa en una cultura según las redes de la 
misma: el valle que es para cultivar, el frío del que hay que 
protegerse, la luna que según sus fases otorga luz y de la que 
se cree que tiene que ver con la felicidad de los partos, la 
montaña a la que hay que vencer, la tierra árida de la que es 
preciso alejarse. Dos formaciones culturales pueden gestarse 
bajo condiciones naturales muy distintas y de fuerte apremio 
si se desea una vida segura y con frutos abundantes; por esa 
diferencia, como la del Artico y el Sahara, se gestan adapta­
ciones diferentes; pero el fundamento de la identidad de cada 
una está en su respuesta, aunque la diversidad de condiciones 
imponga la necesidad de respuestas diferentes. 

Todas las identidades colectivas histórico-culturales resultan 
III! de sistemas de redes interpretativo-estimativa-normativas, vi­

gentes y de validez enjuiciable, y de cualquier modo variable; 
toda identificación que tenga lugar dentro de un sistema pro­
cede según coordenadas de redes nomológicas, que son prima­
ria y fundamentalmente axiolÓgicas. Una misma identidad 
puede ser identificada por varios sistemas, o por varios 
sistemas. En el primer caso puede existir una referencia 
precisa, como en el caso de un organismo internacional al 
que se remiten varias formaciones culturales; o aproximada, 
como en el caso en que un norteamericano o un europeo o un 
chino hablan de América Latina -que no es una entidad ni 
una nación ni un área cultural- de manera diferente a como 
un latinoamericano habla de la misma unidad de referencia. 
En el segundo caso, una misma realidad puede ser encarada 
desde el punto de vista de varías subredes, religiosas o politi­
cas o económicas o estéticas. En todos los casos se está ante 
realidades culturales, ajenas al orden de una estructura onto­
lógica, y ajenas a las propiedades de una fija estructura óntica; 
son realidades que sólo admiten regularidades aproximadas 
fundadas en la experiencia para el que conoce, y fundadas en 
la adhesión o en la internalización para el que párticipa ope­

racionalmente. No corresponde hablar de esencias, ni siquiera 
en un sentido descriptivo, ni en la macro-región ni en sus 
nacionalidades, porque el orden al cual se refiere la descrip­
ción que se haga no es el de un sistema de atributos relaciona­
dos semejante al que se puede observar en una especie. 

América Latina, que a diferencia de un Estado no es una 
entidad jurídica, se identifica según relaciones entre Estados, 
relaciones entre naciones en un sentido extrajurídico, relacio­
nes entre culturas y áreas culturales, relaciones económicas, 
relaciones lingüísticas, relaciones históricas, relaciones 
dadas en una situación geopolítica. Es una identidad por 
entrecruzamiento de identidades y de redes identificadoras, que 
da un tono general al área, sobre la base de analogías con pasos 
intermedios. 
", Esto mismo hace necesario precisar que es diferente pregun­
tarse por una identidad nacional (Panamá) que por la identi­
dad de un área cultural (y hay muchas en Latinoamérica), 
que por una identidad de situación económica o política que 
en América Latina tiene el común denominador de la depen­
dencia, pero que ofrece diferencias que van desde países de 
plantaciones a países petroleros y a países agropecuarios, todo 
para simplificar. América Latina, por sí o por otros, para si 
o para otros, es un entrecruzamiento no institucionalizado de 
redes identificadoras culturales que además recurren a analo­
gías de diverso tipo. Con el tema de la identidad puede juntarse 
el tema de la especificidad: América Latina está ligada a un 
lugar y a un tiempo, y es una unidad inconfundible y original 
por lo que entrecruza y su manera de entrecruzarlo, según 
límites móviles que por una identidad subordinada de tipo 
geográfico y político y cultural permite dejar de lado otras 
coordenadas parciales de identificación, como las lingüísticas, 
supuesto el caso de que otras lenguas no neolatinas interesen; 

que puede ser el caso de grupos humanos de lengua indíge­
na, o también de lengua sajona. 

112 I 
113 



Queda por franquear una última dificultad, que es fuente 
habitual de confusiones. Puesto en daro el carácter de una 
identidad englobante y totalizadora, así sea como realidad 
constituida en diversos grados posibles de consistencia o como 
proyecto político, queda por observar la diferencia entre la 
identidad en tanto unidad de referencia en el orden de lo que 
es y esa misma identidad en el orden de lo que vale. 
Una comunidad política o cultural puede transformarse 
en tal grado que a pesar de los pasos intermedios que aseguran 
alguna forma de continuidad se pueda decir que ha perdido 
su identidad, sin otro mantenimiento que una continuidad 
tal vez puramente nominal; otra comunidad del mismo tipo 
ha mantenido su identidad, pero al costo de una frustración 
en cuanto a sus posibilidades de adaptarse a las exigencias del 
mundo actual y a la persistencia de vicios y defectos ligados 
a una estructura social envejecida, con un anticuado sistema 
de producción y de educación. Estos casos propuestos como 
modelo hipotético, para el cual en la realidad latinoamericana 
se pueden encontrar ejemplos aproximados notorios -así 
se señale a los países rioplatenses o a las poblaciones que­
chuas- tienden a poner de manifiesto que la mera identidad, 
con la especificidad que le corresponda, no es sin más un valor; 
importa una identidad si es valiosa, si es viable, si tiene sentido 
atenerse a sus posibilidades propias, si 10 que tiene de valioso 
se deteriora con la presencia o la competencia de aportes forá­
neos. Lo existente puede ser bueno o malo, y puede ser buena 
o mala una transformación superviviente; y bueno o malo 
puede ser un proyecto de conservación o también un proyecto 
de cambios. Lo valioso y 10 disvalioso han de ser considerados 
en relación a 10 real y a lo posible, pero no derivan de lo real 
ni de lo posible, sino que necesitan de la mediación de la vi­
gencia de un sistema axiológico que en tanto tal es transforma­
ble, y que dentro de márgenes variados puede admitir opciones 
en ámbitos determinados. Pasar de 10 que es a lo que vale 

sin más fundamentación que el hecho de ser, es reincidir 
-con otra amplitud y con mayor gravedad- en el problema 
claramente planteado por Hume sobre la ilegiti~idad del pa­
saje del ser al deber-ser. El problema se hace más difícil de 
captar, y más engañoso porque, si se advierte con facilidad 
la diferencia lógica que existe en tre las proposiciones que dicen 
"el hombre es racional" y "el hombre debe ser racional", o 
"el hombre es un animal violento" y "el hombre debe ser un 
animal violento", no es igualmente fácil percibir el doble 
plano que existe en lo referente al valor de las identidades 
culturales, se trate de entidades o de entificaciones. Toda 
identidad de ese tipo es de fundamento cultural, supone la vi­
gencia de un sistema cultural; pero éste es fundamental y prima­
riamente un sistema de valores, su modo de ser es el de ser 
Según evaluaciones que permiten fundamentar valoraciones 
dependientes, pero que a su vez son evaluables. Todo sistema 
cultural se evalúa a sí mismo, y evalúa a los otros sistemas 
culturales con los cuales entra en relación. Dentro de todo 
sistema cultural son posibles las disidencias y los inconfor­
mismos. Las evaluaciones en tanto existentes son, y hacia esto 
se apunta cuando se habla de que están vigentes; pero eso 
no hace manifiesto que tengan validez. Una identidad cultural 
o política englobante y totalizadora vale si según la evaluación 
que se haga de ella es valioso que exista; pero no basta con 
que exista para que sea valiosa, aunque exista por fundamen­
tos axiológicos. Por otra parte su valor está sujeto al cambio 
histórico; pudo haber sido valioso que existiera y ya no serlo, 
puede no serlo todavía y llegar a serlo; puede mantener una 
identidad nominal y cambiar de especificidad. La identidad de 
América Latina es indirecta, es una identidad por entrecruza-. 
miento de identidades de distinto orden, y no sólo de nacio­
nalidades; este mismo entrecruzamiento muestra su especifi­
cidad, que cambiará si cambian los contenidos culturales que 
se entrecruzan. Buscar identidades según factores naturales, 

I 
115 

114 



o en modelos de sociedades arcaicas, es incurrir en un error 
teórico de principios. 

Ni de las identidades nacionales ni de la macro-regional 
puede afirmarse que constituyan criterios de valor que sean 
de alcance deontológico, por el mero hecho de su presencia 
fáctica. Si fuese de otro modo sería imposible su juzgar acerca 
de sí, su juzgar sobre identidades ajenas, su padecer el juicio 
de sus inconformes o de otras comunidades ajenas; sería im­
posible cualquier forma de juicio histórico, que existe hasta 
cuando se sostiene que no debe juzgarse sobre otras culturas o 
sobre otras épocas. Estas conclusiones hacen conveniente pre­
guntarse por esa especial valoración de una identidad histórica 
colectiva que parece residir en lo que constituye 10 que se 
llama "tradición". 

t" 
lill~ 

Ilil~ 
( 

¡¡iji! 
( 

Illi¡ 

116 

Segunda parte 

"El pro blem.a de la tradición 

de América Latina 
'. 

I 
'" 



Il! 
1\11 

!In 

1. Sobre la idea de tradición 

Desde el comienzo de sus esfuerzos en torno a los proble­
mas de la emancipación continental, el pensamiento latino­
americano se confrontado con el tema de la tradición: 
fue necesario decidir respecto de lo que se tenía por tradición 
colonial o de 10 que correspondía pensar del pasado a ella 
atribuido, o de lo que se creía de la modernidad como fruto 
de otras tradiciones ofrecidas como paradigma del progreso. 
La "leyenda negra" y su contrapartida, la "leyenda dorada", 
dieron lugar a un antitradidonalismo y un tradicionalismo 
que se apasionaban por el tema de "10 hispánico"; y junto 
con ellos se invocaban tradiciones latinas, germánicas, sajonas, 
cuyos ecos cubren un largo período de nuestro pensamiento 
política y culturalmente operante. En torno al tema de la tra­
dición se definen contrapuestamente conservadores y libera­
les; en relación a la misma problemática se definen expresiones 
tales como barbarie y progreso, nostalgia y renovación, arrai­
go y desarraigo. Ya sea expresa o tácitamente, el tema de la 
tradición está presente en el pensamiento que América Latina 
ha forjado acerca de sí misma, y las luchas en que se han deba­
tido nuestros pensadores tienen que ver de algún modo con 
maneras de comprender 10 que la tradición es y cuál sea nues­
tra tradición, o lo que la tradición vale y qué vale nuestra 
tradición. 

El tema se ha presentado como "problema"; pero como un 
problema que no se ofrece primariamente en el orden de la 
teoría, sino en el de la práctica, que requiere fundamentar 

119 



J 

f 

I~ \1111 

actitudes concretas en 10 político y en 10 cultural, o extraer 
conclusiones sobre decisiones ya adoptadas en esos campos. 
Los esfuerzos de conceptualización han acompañado a diver­
sas expresiones de tradicionalismos y antitradicionalismos; y 
como consecuencia inevitable de ese punto de partida, encon­
tramos la presencia frecuente de una carga emocional que 
dificulta el rigor conceptual y fomenta el uso de expresiones 
retóricas. No corresponde, sin embargo, perderse en reproches, 
ya que la idea de tradición permanece también en un estado 
insuficiente de determinación cuando a ella recurren escritos 
propios de la ciencia empírica. Por otra parte, en la ensayística 
que se ha hecho cargo del tema abundan intuiciones impor­
tantes, atisbos y sugerencias de valía. 

Determinar qué sea pertinente entender por tradición es 
requisito previo para saber cuáles sean nuestras tradiciones, 
si es que existen de un modo suficientemente generalizado; yes 
condición para preguntarse por el valor de éstas. Es un paso 
necesario para examinar 10 que se ha pensado sobre nuestras 
tradiciones y su valor. Se impone, pues, una introducción que, 
en un campo poco elaborado sistemáticamente, representa un 
esfuerzo tentativo. El método a seguir será estrictamente des­
criptivo, pero ante una pluralidad de ejemplos posibles; el lec­
tor podrá confrontar lo que se describe con cualquier "tradi­
ción" que tenga en su mira. 

La idea de "tradición" es de uso común tanto en el 
corriente y en la ensayística como en Antropología Cultural, 
Sociología, Filosofía de la Historia y Filosofía de la Cultura. 

todos los casos, embargo, comporta un margen consi­
derable de vaguedad. Se presenta como sustantivo ("la tradi­
ción", "nuestra tradición"); pero también como raíz para 
usos adjetivos ("las costumbres tradicionales", "los usos y 
prácticas tradicionales"). Ambas determinaciones se entreme2,­
clan, aunque tal vez sean diferenciables. "Tradición" significcl, 

120 

por lo general, que tenemos en vista un comportamiento pau­
tado cuya forma es de práctica acostumbrada y antigua, su 
ejercicio valioso y de interés general, expresivo o representa­
tivo aspectos relevantes de una identidad colectiva histó­
ricamente gestada, y cuyo conocimiento como realidad cultural 
se transmite por el aprendizaje de un admitido "haber-de-ser"; 
"tradicional" se refiere más bien al modo de transmisión y 
al carácter antiguo, pero su uso no se limita a instituciones 
o rituales que se juzguen particularmente importantes desde 
un punto de vista social. 

La idea que nos ocupa designa un fenómeno presente en 
toda configuración cultural, el cual consiste en formas de 
comportamiento señalables por notorias en su existencia aun­
que comprendan aspectos sometidos a secretos, y que poseen 
importancia colectiva reconocida, ya sea porque interesen a 
la sociedad como un todo o a sectores significativos que la 
integran. Esas formas consisten en conductas aprendidas, trans­
mitidas y transmisibles, que contribuyen a caracterizar o tipi­
ficar un universo cultural, aunque estén sujetas a posibles 
cambios y rectificaciones. La tradición es un elemento nece­
sario de toda cultura en tanto forma organizada de vida de 
un grupo multigeneracional humano sellado por un estilo vital 
propio, y es una de sus condiciones de posibilidad. Sin embar­
go, ese fenómeno no tiene el mismo peso en distintas forma­
ciones o en sus diversas coyunturas, y su grado de fuerza 
coactiva contribuye a diferenciar descriptivamente diversas 
sociedades, más o menos apegadas a su modo de vida, cuyos 
conjuntos establecidos de pautas características ofrecen varia­
ble resistencia ante posibilidades de cambio o de innovación; 
pues, en formaciones sociales distintas sus estructuras o sus in­
tereses apuntan en diverso grado hacia la persistencia de un 
pasado, el mantenimiento de un presente o la proyección hacia 
un futuro. La manera de relacionarse con lo tradicional, o de 
determinar y valorar su núcleo, permite definir actitudes vita­

121 



J 

les básicas, expresar tipos de cosmovisión, revelar sistemas de 
ideas y de creencias, comprender orientaciones divergentes 
en materia de un quehacer histórico-social; por eso, este con­
cepto y eventual criterio estimativo es fundamental para 
comprender la problemática de una situación cultural. Si se 
quiere un ejemplo ilustrativo, se puede mencionar como ca­
racterística del proceso latinoamericano en el siglo XIX el 
predominio de una voluntad de ruptura con la tradición, segui­
da en el siglo xx por una generalizada resistencia al cambio, 
con o sin exaltación del pasado, y sin perjuicio de movimientos 
que buscan ese pasado para sustentar en él una voluntad de 
cambio; en todos los casos, originando respuestas fuertemente 
conflictivas. 

La tradición es un fenómeno cultural, forma parte de una 
herencia cultural y es un comportamiento aprendido. Decimos 
que hay usos, prácticas y costumbres que son tradicionales, y 
que hay otros que no lo son; que hay instituciones tradiciona­
les, y otras de otra índole; que hay creencias, reacciones emo­
tivas, conductas referidas a situaciones, admisión de valores, 
que son tradicionales, aunque de todo eso puede haber sin 
haber tradición. Toda tradición consiste en formas organizadas 
de pautas de conducta; tiene algo de comportamiento rituali­
zado, pero no siempre tiene la fijeza y la fuerza del rito; 
aunque lo ritual tienda a cristalizar en tradiciones. Por otra 
parte hay tradiciones diferentes, y aun de tipos distintos: hay 
tradiciones cognoscitivas, que por transmisión oral o escrita 
informan sobre acontecimientos o enseñanzas memorables de 
un pasado colectivo; pragmáticas, que ejercen prácticas que 
provienen del pasado, tales como bailes, cantos, cuentos, es­
quemas organizativos de festividades, dieta; conmemorativas, 
en las cuales una comunidad acostumbra a realizar actividades 
que traducen su rememoración de acontecimientos represen­
tativos del pasado comunitario; institucionales, que continúan 
la presencia de instituciones que de antiguo vienen y que 

122 

tipifican aspectos persistentes y valiosos de la vida social; 
comunicativas, por cuyas formalidades se transmiten Yo se de­
muestran sentimientos de amigabilidad y de solidaridad apro­
bados socialmente, y que son tradiciones de etiqueta, cortesía, 
decoro; religiosas, que mantienen formas de relación con reali­
dades espirituales de otro orden que lo humano habitual; 
estéticas, que regulan manifestaciones conexas con formas de 
artesanía y con sistemas de simbolizaciones. 

Todo rubro cultural es pasible de tradiciones, y el listado 
tendría que variar en cada forma cultural, pero siempre se 
mantiene el hecho de que tradición tiene un significado colec­
tivo, trasciende de una individualidad, e importa para más de 
uno. El "uno" puede tener usos, costumbres, prácticas e in­
cluso ritos propios, por ejemplo de tipo neurótico; pero esas 
conductas no constituyen "tradiciones" si carecen de alcances 
comunitarios que promuevan su reiteración con signos positi­
vos de valor. Puede sin embargo existir la tradición ejercida 
en un tiempo solamente por uno, pero cuya conducta tiene 
relevancia colectiva; así hay tradiciones en la conducta de los 
titulares de una monarquía, o en la de los jefes de una Iglesia; 
pero en esos casos la práctica tradicional no importa al solo 
titular, sino a la comunidad política o a la comunidad de 
creyentes. Inversamente, no es necesario que la tradición afec­
te directamente a toda la comunidad, aunque deba interesar 
a un grupo; interesa para una comunidad global en la medida 
en que para ésta tiene importancia el grupo en cuestión. Así, 
puede haber tradiciones religiosas, políticas, universitarias; 
localistas, regionales; ligadas a las expectativas de roles o de 
status; tradiciones de castas, de clases, de subculturas. Pero 
en todos los casos tales tradiciones tienen un lugar aproxima­
damente definido en su sentido, y jerárquicamente apreciado 
dentro del ámbito de la comunidad global. 

La tradición se organiza en un marco de coexistencias 
humanas y tiene variable poder de apremio para quien queda 

123 



I 
t 
~ 

incluido en su ámbito. Como otros fenómenos culturales tiene 

¡ji 
una sanción social, premiativa o punitiva, que puede no estar 

,(, d institucionalizada Y determinada. El respeto, la aprobación, 
l'llil 
I la deshonra, la marginación, pueden ser las consecuencias, más 

jili o menos difusas, de su cumplimiento o incumplimiento. To­


memos el ejemplo del duelo. Tiene su sanción social propia, 
li¡
( que puede ser distinta y aun opuesta a su sanción legal. Tiene, 

,1111 así sea en el duelo aristocrático o en el de los hombres de I 
11111 campo, un ritual establecido, al que es preciso ceñirse como 
( 

a las reglas de un juego; hay un formalismo en el desafío, en 
la delimitación del lugar, en la clase de armas, en la distancia 

11111 

\q! 
de los contendientes. No es duelo el libre encuentro de dos 
enemigos, en que cada uno lucha a su manera, procurando ven­
tajas no sometidas a reglas sino a la sola habilidad. No es 
duelo el encuentro de dos en el que importa quién es el más 
rápido en el arma: será una lucha mortal, pero no es un duelo. 
En cambio, al haberse cumplido las reglas del duelo cambia 
la apreciación del hecho y la consideración por los duelistas. 

El grado de ritualización depende de cuál sea el rubro cla­
sificatorio al que una tradición pertenece: es distinto en los 
ritos de iniciación, las prácticas mortuorias, las reglas de cere­
monia o de etiqueta, la organización de festividades y de con­
memoraciones públicas. En cualquier caso, importa el tipo de 
cultura y la edad cultural del grupo de que se trate. En una 
sociedad simple, con limitados recursos técnicos, la transmisión 
informal de éstos toma el carácter de tradición, ligada a la 
reproducción típica de logros característicos: tal tipo de vi­
vienda, tal forma de caza. En una sociedad en constante trans­
formación tecnológica, la técnica deja de integrar el cuerpo 
de tradiciones, aunque pueda incluirse en él una determinada 
actitud hacia la técnica. Con todo, cabe una distinción, pues 
no siempre 10 que se tradita generacionalmente es una tradi­
ción, aunque a veces hablemos de prácticas tradicionales, o 
de usos y costumbres tradicionales, o de cuentos tradicionales, 

¡II
1I 1 

124 

\\\ 


1[\ 

\\ 

y aun por extensión impropia de ViCiOS tradicionales. En la 
experiencia histórica directa de los pueblos, se distingue con 
facilidad entre el valor de las prácticas técnicas y el de las 
creencias religiosas, aunque unas y otras vengan de lejos, se 
expresen en comportamientos organizados y acostumbrados y 
tengan relevancia colectiva; los primeros se cambian fácilmen­
te si se muestra la eficacia de procedimientos nuevos, a menos 
que éstos afecten de manera tangible e inmediata a la estruc­
tura sociocultural; si así acontece, y se comprometen creencias 
que la comunidad considera fundamentales para su manteni­
miento como identidad, aparecen resistencias dotadas de gran 
fuerza que se oponen al cambio. En la conquista del Nuevo 
Mundo las transformaciones en técnicas y en usos domésticos 
de interés práctico se aceptaron sin las dificultades con que 
l~charon las nuevas normas morales y las nuevas creencias 
religiosas, que a veces sólo en apariencia lograron imponerse 
sin sufrir modificaciones. 

Una tradición es impersonal, forma parte de una memoria 
colectiva, y necesita tiempo. Como forma de comportamiento 
que se transmite a personas y generaciones diversas, es indi­
ferente a la individualidad de quien sigue sus pautas, sin per­
juicio de que determinadas condiciones de una persona le den 
o le nieguen su lugar y su modo de estar: sexo, edad, rol ads­
crito, pertenencia a una clase o a una comunidad parcial. Es 
así aunque se trate de tradiciones que invoquen a una perso­
nalidad en su fundamento o en su origen, o se simbolicen en 
una personalidad; pues igual es impersonal la práctica, por su 
estructura y por la contingencia de quien la ejerce. Con esta 
impersonalidad se enlaza su carácter de memoria colectiva. 
Esta no es una misteriosa entidad aparte; la memoria es de 
los individuos, existe en los individuos, a 10 menos usados el 
"de" y el "en" según formas comunes de conceptuación cuyo 
examen crítico no corresponde aquí. En este sentido la memo­
ria es individual; pero no se refiere en este caso a 10 individual, 

125 



111¡i\ ,
1I :1:i I 

lii iil' I 

sino a la forma transmitida y de significado colectivo. En esa 
memoria puede contar 10 individual, así sea para recordar la 
relación del individuo con la forma, su cumplimiento o incum­
plimiento en una ocasión dada; pero 10 que se señala de 10 
individual requiere entonces la mediación de la forma, es por 
ella que se califica; y la forma se refiere a un tiempo que 
trasciende la limitación individual, un tiempo pasado de trans­
misión y reiteración "fijativa". Esa referencia al pasado se 
da también cuando, expresamente, se intenta fundar una tra­
dición nueva, pues el acto que la constituye pasa a ser pasado 
en cuanto se ejerce, mas no como cualquier pasado, sino como 
pasado del que se quiere que se transmita y valga colectiva­
mente para un futuro reiterador, tal como la "última cena". 

La necesidad de tiempo no obliga a que la tradición sea 
inmemorial. En el proceso histórico se asiste a la gestación de 
tradiciones que, en la medida en que se constituyen como 
tales, señalan hacia una antigüedad real o potencial. Hay tra­
diciones fechadas; mas, si se puede fundar una tradición, sólo 
el tiempo la consolida. Para esto se necesita de una reiteración, 
cuantitativamente indeterminada pero efectiva, de sus formas 
y de la relación de éstas con contenidos culturales, fundándose 
en su aptitud para evocarlos, y en 10 que importa 10 evocado. 
Una tradición necesita tiempo: pero un tiempo colectivo, 
axiológicamente diferenciado, que no es mero tiempo, sino que 
transcurre pautadamente según momentos de relevancia colec­
tiva. Por ser algo más que mero tiempo, la tradición en su 
sentido propio no se identifica sin más con costumbres secu­
lares, ni con 10 que simplemente se tradita en un orden cultu­
ral. Las "fiestas tradicionales" no son tales porque provengan 
de un pasado más o menos remoto, que a veces no es muy leja­
no, ni 10 son por el mero hecho de transmitirse al paso de 
las generaciones: son tales por algo más, por un significado 
estimacional que apunta hacia el reconocimiento de su rela- 1 

III! 

l
I 126 

~~}III
II!\ t~.i .••.. 
:11 
1',

11
 
1
III1 

1I11 

ción con un sí-mismo colectivo en 10 que tiene de logro común 
y valioso, aprobado y ratificable. 

Ir. Tradición y evaluación de tiempos 

Vale la pena recordar el comienzo de la primera catilinaria 
de Cicerón: O tempora) o mores.' Su fuerza retórica radica en 
el peso con que hace sentir que no son aprobables las 
costumbres de estos tiempos, que no pueden compararse en 
cuanto a su valor con las costumbres de otros tiempos, con las 
costumbres de los mayores. Se observa así que no todas las 
costumbres y sus tiempos correspondientes son equiparables 
en cuanto a su valor. Los tiempos se expresan en costumbres, 
pero las costumbres califican a los tiempos; luego, no basta 
una relación de adecuación, ni aun de autenticidad intratem­
poral en un sentido de epocalidad, sino o bien intertemporal 
en la forma de una relación comparativa de épocas que se 
conectan, o bien extratemporal, es decir por relación con 
términos que se suponen ajenos al tiempo pero que permiten 
juzgar tiempos. Si hay una calificación de las costumbres por 
los tiempos, hay también, y en mayor grado o de mayor im­
portancia, una calificación de los tiempos por las costumbres. 
Hay pues algo más que mera secuencia temporal con su corres­
pondiente identidad real o supuesta de contenidos que se 
suceden; hay enjuiciamientos de valor que hacen interferir 
unos tiempos y costumbres con otros, y relacionarlos según 
una identidad más honda, que permite establecer una conti­

\nuidad juzgada estimativamente según sus momentos, los 
cuales se diferencian por sus contenidos y no solamente por 
el mero hecho de ser tiempos sucesivos. Por otra parte, el 
tiempo es selectivo respecto de las tradiciones. Siguen vigen­
tes las que perduran, se pierden las que caen en el olvido. 

127 




Ij 

r 

Pero el hecho de perdurar o perderse no decide en cuanto al 
valor, pues puede ser deplorable lo que perdura, y deplorarse 

que se ha perdido; podemos censurar sistemas de pautas 
que de antaño vienen, y añorar otros que han sido sepultados 
por el paso de los tiempos. 

Esa referencia a un pasado que en su sentido es de relevan­
cia colectiva e impersonal señala hada hechos o actividades 
que jalonan una ejecutoria, y que en definitiva apuntan hacia 
un origen, conocido o creído. En ese origen se apoya el tra­
yecto histórico que lo expresa y lo ratifica. Comprendemos 
ahora uno de los problemas que "las tradiciones" plantean en 
el mundo de América Latina: en todo pueblo de múltiples 
orígenes, de raíces culturales diferentes, ¿cuál o cuáles, y en 
qué grado de compatibilidad, ha o han de valer con el carácter 
propio de "origen"? Y la pregunta se agrava si advertimos 
que el origen, además de su fundón explicativa, se prolonga 
hacia el sentido de fundamento de. acciones actuales, que pue­
den justificarse por tradiciones diferentes, parciales o globales; 
y que ese origen fundamentante puede perder sentido frente 
a los problemas de un cambio situacional profundo. 

Por esa relación con lo relevante de un pasado la tradición 
se enlaza con "logros", o sea con resultados valiosos y actitu­
des valiosas: una heroica resistencia, la fortaleza en la adver­
sidad. No hay tradiciones negativas, de fracasos y frustraciones. 
Sólo en sentido translaticio, y por ironía, decimos de compor­
tamientos o situaciones disvaliosas papeleo administra­
tivo, o los golpes de fuerza- que "forman parte de nuestras 
tradiciones". En rigor, integran nuestra historia, pero no nues­
tras tradiciones. Esto sin perjuicio de que podamos juzgar 
negativamente a una tradición, en el sentido de negar que en 
ella tengan signo positivo los valores que representa, o negar 
que represente adecuadamente a valores positivos: así sucede 
cuando se hace la crítica de las tradiciones que algunos grupos, 
o clases, o castas, tienen por positivos. 

128 

Ligada a las condiciones anteriores se nos muestra la distin­
ción entre la tradición como hecho y como valor. En relación 
con lo primero, una tradición es, y se mantiene o edifica según 
procesos sociales que pertenecen al orden de lo que es. La 
comprobación de que posee valor en un momento determina­
do no permite situarla aparte de las modas y sus cambios. 
Pero la tradición posee otra fuerza estimativa: pretende valer 
más allá de su momento, tiende a transmitir la confianza en 
su valor a lo largo de los tiempos, presiona como fuerza que 
enlaza tiempos. Si no se atiende a este aspecto de {{valor preten­
dido" de la tradición, no tendrían ningún sentido ni los movi­
mientos tradicionalistas ni los antitradicionalistas; unos y otros 
expresan tomas estimativas de posición respecto de lo que se 
presenta con el carácter de "ya-valioso-según-Io-establecido", 
y "constituido-para-seguir-valiendo". Por cuanto las tradiciones 
son nuclearmente constitutivas de lo que una comunidad es 
y vale, no facilitan innovaciones en su propio plano. Por eso 
mismo sucede que, cuando se producen cambios muy profun­
dos en una situación cultural -una revolución radical, un 
largo dominio extranjero-- perezcan algunas tradiciones pero 
se reactiven otras, y se produzca una reestructuración de los 
lazos de continuidad, a falta de lo cual la identidad colectiva 
en cuestión simplemente desaparece. 

La tradición es un hecho social, que se remite a un pasado 
como al fundamento de su valor actual. Tiene un significado 
colectivo, aunque sea ejercido por una parte del contexto 
social: monarca, presidente, hechicero, jerarca eclesiástico; 
clase social, casta, sector, profesión. Los hechos que se suponen 
ser expresivos de tradiciones no las representan siempre efec­
tivamente, pues hay formas que ya no tienen sentido. Por 
otra parte, aunque se remita a un pasado, la tradición tiene 
que ver con el presente y con el futuro; pero no es tradición 
cualquier hecho social que se refiere al pasado, al presente y 
al futuro. Involucra un modo de transmisión generacional, 

129 



( , 

aunque no todo 10 que así se trasmite es tradición: y también 
involucra un contenido, que adviene-de y se-proyecta-hacia, 
aunque no todo lo que así sucede es tradición, pues no 10 son 
una herencia genética, un vicio social, una durable situación 
de violencia, una práctica censurable pero antigua. A nadie 
se le ocurriría justificar la prostitución porque ésta sea "tradi­
cional", en el sentido de que se practica desde antiguos tiem­
pos. Esto obliga a desplazar el tema hacia otro plano o nivel, 
y examinar más precisamente las relaciones entre la idea de 
tradición y los momentos de la temporalidad. l Desde que el 
pasado ya no es, y el futuro no es todavía, la tradición debe 
situarse en un presente, aunque este presente contenga un 
pasado que es real en tanto ahora sabido y operante; y tenga un 
futuro también real en tanto ya es posibilidad avistada. El 
presente de una comunidad no es un instante evanescente, sino 
un continuo dentro de un horizonte temporal multigeneracio­
nal. En este horizonte se produce la transmisión de la herencia 
social de los mayores, que representan un pasado suyo y de 
los mayores suyos, y la aceptación tamizada o el rechazo par­
cial por parte de los que intervienen en el quehacer actual, más 
la expectativa depositada en los próximamente actuantes. En 
el marco de esa continuidad básica de una identidad colectiva 
tiene lugar la mayor o menor consistencia y persistencia de 
los contenidos culturales transmitidos; y es en el núcleo de 
esos contenidos donde se presenta el problema de asumir o 
rectificar tal tradición como parte de una más amplia totalidad 

1M. Heidegger (El Ser y el Tiempo, 1, 2" V) ha intentado poner en 
relación la temporalidad y la tradición, a través de las relaciones entre 
la temporalidad y la historicidad. El resultado puede considerarse falli­
do debido a un planteo estrictamente ontologista, que oculta una 
cantidad de supuestos axiológicos. No es éste el lugar adecuado para 
una discusión formal. Cf. Mario Sambarino, Investigaciones sobre la 
estructura aporético-dialéctica de la eticidad, III, 2. A; ("La dialéctica 
temporal de los momentos"). Montevideo, Facultad de Humanidades y 
Ciencias, 1959. Cf. también Javier Sasso, "La teoría de la culpabilidad 
en Heidegger"; Cuadernos Uruguayos de filosofía, V, pp. 83 ss. 

130 

, 

en curso, sin negar, en principio, la identidad de la herencia 
global y el valor de los legados parciales. Resulta claro ya que 
el dador de una tradición, y de la tradición, no es el 'pasado, 
sino una parte del presente; e igualmente actual es el receptor, 
que la hace suya o la rechaza. "Portador", es el que ha asimi­
lado 10 traditado instituido, y que 10 tradita, expresa o tácita­
mente, y que a veces por incomprensión o reinterpretación en 
parte 10 modifica. Este esquema es también válido para la 
herencia social y el legado cultural. 

La función dadora suele cumplirla la generación mayor, o 
una parte de ella, o un individuo particular, como el hechicero 
que inicia en secretos tribales. Sin embargo, a veces el trans­
misor es la generación joven, o una parte de ella, que puede 
recrear y aun inventar la tradición, como puede ocurrir con el 
desarrollo de movimientos nativistas o revitalísticos. En todo 
caso, la tradición es dato objetivo actual, de portadores actua­
les, que son dadores y receptores actuales de tradiciones a 
menudo diferentes, pues nadie conoce todo de todas las tra­
diciones de su medio; las cuales son aditivas, a veces comple­
mentarias, y a veces conflictivas, como ocurre en el choque 
entre tradiciones coloniales y tradiciones independentistas. Esa 
actualidad se determina dentro de un horizonte temporal co­
munitario, comprehensivo de un pasado retenido y de un futuro 
que se espera transitar. La tradición no va más allá de 10 que 
constituye el límite de captación posible del horizonte espacio­
temporal de una identidad colectiva multigeneracional; y viene 
del presente, se transmite en un presente y es para 10 que se 
ha de hacer desde ese presente, aunque se apoye en un pasado 
que el presente reitera y se dirija a un futuro para su insistente 
reiteración. Toda posible ruptura de una tradición puede 
sobrevenir sobre el más amplio e informe fondo de una heren­
cia social, y la ruptura tiende a producir una nueva tradición, 
para un futuro en el cual se percibirán de otro modo los lazos 

l de continuidad efectiva con el pasado. 
¡: 

f 131 
~·· 


l
.'" 




\t 11!1 

~ 
, 


~.Por otra parte, no todo lo que el portador pretende dar es hacemos en uno y otro caso en un sentido distinto de cuando 
y queda un margen de lo que puede invocar un 

pasado que puede descubrirse y reactivarse aunque no haya 
sido transmitido por los cauces habituales. Es posible que así 
acontezca desde que el pasado es función del presente. Por 
eso cabe distinguir entre la tradición que se transmite y la 
tradición que se elige. En cualquier caso, se tradita la visión 
actual y actuante de un pasado, al cual se invoca y se evoca, 
pero desde un presente que lo constituye como pasado propio. 
El pasado no es el fundamento del presente, aunque lo condi­
cione, sino en la medida en que el presente se fundamenta 
en el pasado; por eso la tradición, que es parte de ese proceso 
temporal estimativo, a la vez que dato-ya-interpretado-y-valora­

de un presente, es tema para una nueva toma de posición, 
para una reinterpretación y revaluación. 

relación retrospectiva de fundamentación que la tradi­
ción guarda con el pasado, obliga a insistir en la separación 
de ambos conceptos. Sólo una mínima parte del pasado escapa 
a su hundimiento en el olvido, la irrelevancia o el enigma. 
No todo lo que subsiste de un pasado importa para la proble­
mática de un presente. No todo lo que subsiste e importa es 
una tradición. La tradición es continuidad reiterada y reitera­
ble de una forma transmitida de conductas entrelazadas, 
instituida e identificable como unidad cultural, de actual rele­
levancia supuestamente básica para la autointerpretación, 
autoidentificación y autovaloraóón de un "nosotros" que aspi­
ra a mantenerse en un futuro a través de sus portadores. Por 
lo tanto, no se contrapone al futuro, sino a aquellas formas 
posibles del futuro que la excluyen, por suprimir sus condi­
ciones de viabilidad o volver accesorio o negativo su valor. 

Así como no coincide con el pasado la tradición tampoco 
coincide con lo histórico. No todo lo pasado se integra en 
histórico; hablando de un hecho actual, decimos que es his­
tórico; predecimos como histórico un futuro próximo, y lo 

, 

132 

pensamos que todo lo que es y será, con el tiempo será pasado. 
"Lo histórico" es un concepto selectivo; comprende .compo­
nentes positivos y negativos, victorias y derrotas, la formación 
de estructuras persistentes y el curso de procesos irrepetibles, 
comportamientos generalizados y acontecimientos únicos. En 
lo histórico se gesta una tradición, el ejercicio de una tradición 
es un hecho histórico, pero historia y tradición no son concep­
tos coincidentes. Las formas de una tradición constituyen 
posibilidades reiterables; que en tal fecha tales agentes ejer­
cieron esas formas, es un hecho histórico que no se repetirá 
jamás por su temporalidad irreversible, ni siquiera cuando 
los mismos agentes en otro tiempo repitan las mismas formas. 
No podemos identificar "nuestro pasado" y "nuestras tradi­
ciones"; tampoco "nuestra historia" y "nuestras tradiciones". 
Luego, ni el pasado ni la historia de América Latina son 
tradiciones de América Latina, aunque éstas sólo puedan com­
prenderse según su pasado histórico, que se estructura como 
tal por y para una mirada presente. 

Edward Sapir aporta elementos de juicio a tener en cuenta 
en un viejo y extenso artículo que no ha perdido actualidad: 

La palabra costumbre es usada para designar la totalidad de las 
pautas (parterns) culturales que son portadas por tradición y 
residen en el grupo, en contraste con las más casuales actividades 
personales de lo individual. . .. Costumbre es a menudo usada 
intercambiablemente con convención, tradición y mores, pero las 
connotaciones no son completamente iguales. Convención enfa­
tiza la falta de necesidad interna en la pauta de conducta y a 
menudo implica alguna medida de agrado, expresa o tácita, en 
que un cierto modo de conducta sea aceptado como propio. . .. Es 
una costumbre escribir con pluma y tinta; es una convención usar 
cierta clase de papel en la correspondencia formal. Tradición 
enfatiza el fundamento histórico de la costumbre. La diferencia 
entre costumbre y tradición es más subjetiva que objetiva, por­
que hay pocas costumbres cuya completa explicación en términos 
de historia no remita a una remota antigüedad. Es mejor reser­

133 



( ,1\ !1!1 

\1,1':
~ 11: ;:
(, Por otra parte, no todo lo que el portador pretende dar es hacemos en uno y otro caso en un sentido distinto de cuando 

asimilado, y queda un margen de lo que puede invocar un 
pasado que puede descubrirse y reactivarse aunque no haya 
sido transmitido por los cauces habituales. Es posible que así 
acontezca desde que el pasado es función del presente. Por 
eso cabe distinguir entre la tradición que se transmite y la 
tradición que se elige. En cualquier caso, se tradita la visión 
actual y actuante de un pasado, al cual se invoca y se. evoca, 
pero desde un presente que lo constituye como pasado propio. 
El pasado no es el fundamento del presente, aunque 10 condi­
cione, sino en la medida en que el presente se fundamenta 
en el pasado; por eso la tradición, que es parte de ese proceso 
temporal estimativo, a la vez que dato-ya-interpretado-y-valora­
do de un presente, es tema para una nueva toma de posición, 
para una reinterpretación y revaluación. 

Esta relación retrospectiva de fundamentación que la tradi­
ción guarda con el pasado, obliga a insistir en la separación 
de ambos conceptos. Sólo una mínima parte del pasado escapa 
a su hundimiento en el olvido, la irrelevancia o el enigma. 
No todo lo que subsiste de un pasado importa para la proble­
mática de un presente. No todo lo que subsiste e importa es 
una tradición. La tradición es continuidad reiterada y reitera­
ble de una forma transmitida de conductas entrelazadas, 
instituida e identificable como unidad cultural, de actual rele­
levancia supuestamente básica para la autointerpretación, 
autoidentíficación y autovaloración de un "nosotros" que aspi­
ra a mantenerse en un futuro a través de sus portadores. Por 
lo tanto, no se contrapone al futuro, sino a aquellas formas 
posibles del futuro que la excluyen, por suprimir sus condi­
ciones de viabilidad o volver accesorio o negativo su valor. 

Así como no coincide con el pasado la tradición tampoco 
coincide con 10 histórico. No todo lo pasado se integra en 10 
histórico; hablando de un hecho actual, decimos que es his­
tórico; predecimos como histórico un futuro próximo, y lo 

132 

pensamos que todo 10 que es y será, con el tiempo será pasado. 
"Lo histórico" es un concepto selectivo; comprende .compo­
nentes positivos y negativos, victorias y derrotas, la formación 
de estructuras persistentes y el curso de procesos irrepetibles, 
comportamientos generalizados y acontecimientos únicos. En 
lo histórico se una tradición, el ejercicio de una tradición 
es un hecho histórico, pero historia y tradición no son concep­
tos coincidentes. Las formas de una tradición constituyen 
posibilidades reiterables; que en tal fecha tales agentes ejer­
cieron esas formas, es un hecho histórico que no se repetirá 
jamás por su temporalidad irreversible, ni siquiera cuando 
los mismos agentes en otro tiempo repitan las mismas formas. 
No podemos identificar "nuestro pasado" y "nuestras tradi­
ciones"; tampoco "nuestra historia" y "nuestras tradiciones". 
Luego, ni el pasado ni la historia de América Latina son las 
tradiciones de América Latina, aunque éstas sólo puedan com­
prenderse según su pasado histórico, que se estructura como 
tal por y para una mirada presente. 

Edward Sapir aporta elementos de juicio a tener en cuenta 
en un viejo y extenso artículo que no ha perdido actualidad: 

La palabra costumbre es usada para designar la totalidad de las 
pautas (patterns) culturales que son portadas por tradición y 
residen en el grupo, en contraste con las más casuales actividades 
personales de lo individual. ... Costumbre es a menudo usada 
intercambiablemente con convención, tradición y mores, pero las 
connotaciones no son completamente iguales. Convención enfa­
tiza la falta de necesidad interna en la pauta de conducta y a 
menudo implica alguna medida de agrado, expresa o tácita, en 
que un cierto modo de conducta sea aceptado como propio. . .. Es 
una costumbre escribir con pluma y tinta; es una convención usar 
cierta clase de papel en la correspondencia formal. Tradición 
enfatiza el fundamento histórico de la costumbre. La diferencia 
entre costumbre y tradición es más subjetiva que objetiva, por­
que hay pocas costumbres cuya completa explicación en términos 
de historia no remita a una remota antigüedad. Es mejor reser­

( 

133 



, 

var el término mores para aquellas costumbres que connotan 
regularmente fuertes sentimientos sobre la rectitud o la maldad 
de modos de conducta. . ..Tales términos como costumbre, ins­
titución, convención, tradición y mores, son de cualquier modo 
difícilmente aptos para una definición científica precisa. . ..No 
hay sociedad, por primitiva o remota que sea en el tiempo, en 
la cual las interacciones de sus miembros no estén controladas 
por un complejo tejido de costumbres. . ..Las modas no deben 
ser consideradas como adiciones a la costumbre sino m:is bien 
como variaciones experimentales de los temas fundamentales de 
la costumbre. . .. La costumbre es más fuerte y persistente en 
las sociedades primitivas que en las modernas ....En el mundo 
moderno la costumbre tiende a ser más conservadora en los dis­
tritos rurales que en la ciudad, y las razones son similares a las 
dadas para la mayor persistencia de la costumbre entre los pue­
blos primitivos.2 

texto de E. Sapir hace ver que la tradición es parte de un 
tejido de costumbres, que es de carácter colectivo, que se apo­
ya en un fundamento histórico, que su apremio es diferente 
del de los mores, que la costumbre -y por lo tanto la tradi­
ción- posee diferente valor en diversos tipos de sociedad y 
y da lugar a actitudes variadas. 

Es cierto que la tradición busca su raíz en lo histórico, aun­
que a veces invente a lo histórico, y aun a lo legendario, que 
la validan. Esto es un carácter efectivamente importante de la 
tradición, la que según ya se ha visto, se presenta "ya-valiendo­
y-debiendo-valer"; y justamente por eso es, en una nueva 
secuencia histórica, tema para una toma de posición que gene­
ra tradicionalismos y antitradicionalismos. Esto también acon­
tece con lo que se aprende y transmite en relación directa y 
vivida con lo antiguo, y no todo lo que así es tiene igual jerar­
quía. Parece que constituyen fenómenos distintos "lo-que-se­
hace-así" porque "ya-así-se-hacía" y "lo-que-ha-de-valer" por­

2Art. "Custom". Encyclopaedia 01 tbe Social Sciences. New York, 
MacMillan, 1935, V. IV, pp. 660-662. 

134 

t~" que "ya-antes-así-valía". Lo primero constituye una secuencia 
que pertenece al orden del ser, y es rectificable por simple 
conveniencia; lo segundo pertenece a una secuencia en el orden 
del valor, y no se rectifica sin más por utilidad u oportunidad 
coyuntural; si así ocurre, se argüirá que si las circunstancias 
obligan a cambiar la forma, esto se hace para mantener la 
persistente valía del fondo. De ahí dos planos posibles respecto 
de la tradición como tema a decidir: sostener que sólo se cam­
bia la forma, o que también hay que rectificar el fondo, y esto 
último en distintos niveles. 

Atribuir a la tradición un carácter de subjetividad más que 
de objetividad sugiere varias consideraciones. Sapir funda­
menta su observación en el lazo de la tradición con un pasado 
remoto. Ya se ha sostenido que esa lejanía no tiene porqué ir 
más allá del horizonte temporal de una forma cultural; ese 
horizonte puede ser muy distinto en una cultura ágrafa que 
en otra poseedora de escritura, en una aldea más o menos 
remota que en un sofisticado centro universitario saturado 
de informaciones históricas. La afirmación cautelosa de Sapir 
debe limitarse á la presencia de una selectividad respecto del 
pasado, y a pensar que ésta sería subjetiva; pero lo colectiva­
mente relevante, sin lo cual no puede hablarse de tradiciones, 
no puede referirse a lo "propio de un sujeto", a menos que 
éste sea colectivamente relevante. Luego, por subjetividad 
Sapir debe querer decir, o debería querer decir, que la subjeti­
vidad es objetivamente perspectivística respecto de una comu­
nidad global en un momento de su historia, o de un sector 
relevante de esa comunidad conforme a las normas de jerar­
quía que en ésta sean vigentes, o respecto de las avances de 
otro sector (así, un movimiento nativista o revitalístico, por 
ejemplo) que espere a ser relevante según la proyección his­

{ 

( 

tórica que pretenda. Pero entonces esa subjetividad remite a 
un sujeto colectivo; se impone objetivamente a sus partícipes, 
y en este sentido es una forma de objetividad. Por lo demás, 

135 



esos casos son rectificables según el curso efectivo del proceso 
histórico de la comunidad, en el cual lo histórico rectifica a 
lo histórico sin medida extrahistórica manifiesta, pues aun el 
fracaso ocasional de lo que se cumple según una tradición no 
destruye el sentido de ésta para un futuro eventual. Y si los 
hechos hacen evidente que una tradición ya no tiene sentido, o 
que tal vez ya no es viable, esto mismo muestra que su aban­
dono obedece a otras razones que a su carácter de tradición. 
Por otra parte, en todo medio cultural una tradición posee una 
consistencia objetiva, en tanto vigente; y subjetividad no puede 
querer decir aquí arbitrariedad, ni variación según caprichos. 

In. Tradición y sistema de tradiciones 

Existen algunos caracteres que permiten establecer diferen­
cias entre la tradición y el folklore, la leyenda y el mito. 

"Tradición" y "folklore" son conceptos distintos. Aunque 
II,¡III 

no exista un acuerdo suficientemente generalizado entre los 
¡!I!I.!¡ especialistas acerca de lo que debe entenderse por "folklore", 

se puede señalar que el folklore consiste en formas de saber 
popular y de prácticas populares que se expresan en objetiva­
ciones sociales reiterables y relativamente persistentes; 
tradición no es necesariamente popular, ni en su modo de 
trasmitirse ni en su práctica; hay tradiciones herméticas, a 
que sólo tienen acceso ciertos restringidos integrantes de 
órdenes especiales, o individuos especialmente elegidos, 
perjuicio de que su transmisión y su práctica tengan significa­
ción social, y sea reconocida y aceptada la necesidad de su 
secreto. El folklore no necesita ser consagrado por su pasado; 
la tradición, aunque actual, remite a un pasado como funda­
mento de su autoridad. El folklore se integra con algunos ele­
mentos, como usos y costumbre y aun hábitos,<que ya hemos 

136 

, 

visto que difieren de la tradición, aunque puedan integrar un 
tradicionalismo. El folklore puede ser tradicional por su modo 
de transmitirse, pero puede provenir de aspectos disyaliosos 
del pasado, interiorizados y asumidos; la tradición, por su 
pretensión de ser-ya-valiosa no puede fundarse en lo reconoci­
do por disvalioso. Finalmente, el folklore integra un medio 
sociocultural a un título distinto del de la tradición; así, a mo­
do de distracción o diversión, pero sin implicar la afirmación 
de una forma vital que presume de valiosa. Sin embargo, el 
conocimiento de parte del folklore, y también su práctica 
efectiva, puede integrar un cuerpo tradiciones.3 

A su vez, "leyenda" significa originariamente "lo que se 
de leer"; pero, en su sentido habitual, designa un relato de 
hechos supuestos, ficticios, tengan o no un fondo real o sim­
bólico de verdad. Una leyenda transmitirse tradicional­
mente. Saber una leyenda puede formar parte de un cuerpo 
de tradiciones, o de la tradición de un cuerpo social; pero hay 
leyendas que son materia de conocimiento erudito, ni popular 
ni secreto. Aunque una tradición comprender leyendas, 
la tradición no es una leyenda, sino un hecho. Una tradición 
puede constituirse a propósito de hechos reales, documentados 
o documentables; comporta cierta forma o grado de apremio 

que no ocurre con una leyenda, cuyo contenido 
puede además ofrecer signos positivos o negativos respecto 
de los valores admitidos. Un tradicionalista debe apoyarse en 
tradiciones, pero no en leyendas y cuentos tradicionales, aun­
que apruebe su conocimiento como medio de adentrarse en el 
peso de una continuidad histórica con la que está enlazada la 
tradición. Distinciones semejantes pueden hacerse respecto de 
cuentos: Pulgarcito y Caperucita Roja no son tradiciones, aun­

3Cf. Paulo de Carvalho-Neto. El folklore en las luchas sociales. Méxi­
nJ, Siglo XXI, 1973. Aquí se encuentran abundantes ejemplos de cantos 
\' juegos populares que denigran al negro, al indio, al mestizo, y que 
'<.: practican en los mismos medios denigrados. 

137 



( 

( , ( 

que sea tradicional saberlos y transmitirlos en el ámbito euro­
americano; también, en otra etapa educacional del mismo 
ámbito, es tradicional saber algo de Homero y de Virgilio, que 
integran "la tradición clásica", y lo que importa de ellos son 
sus obras, que no son cuentos, aunque en ellas se cuenten 
cuentos y leyendas. Nada cambia con que pasemos a tomar en 
cuenta cuentos y leyendas guajiras o guatemaltecas, peruanas 
o mexicanas. Un escritor como Ricardo Palma es un cronista, 
por lo general de segunda mano, pero poco tiene que ver con 
las tradiciones; hacer saber cosas del pasado no es hacer tradi­
cionismo, y transmitir anécdotas no es transmitir tradiciones, 
aunque existan anécdotas tradicionales y el haber-de-saber tal 
o cual pueda integrar una tradición.4 

Lo dicho sobre las leyendas puede aplicarse también a los 
mitos. El mito es fábula, en el sentido de ficción, aunque posea 
un contenido alegórico; la tradición es .una práctica. Un mito 
puede ser tradicional; una tradición puede apoyarse en un 
mito, pero ella no es un mito. Por "tradición mítica" puede 
entenderse "saber tradicional acerca de mitos"; pero la tradi­
ción como tal no es mítica; si lo fuese no sería una práctica, y 
por lo tanto no sería tradición. Por otra parte, la tradición 
busca apoyo en un pasado: pero en una sociedad puede haber 
mitos presentes que nada tengan que ver con un pasado, real 
o ideal. El mito es creencia; la tradición también, pero con 
otro grado y otro sentido. La tradición se ejercita, sea o no 
verdadero lo que invoca o lo que evoca, y es tema aparte dis­
cutir su relación con la noción de "verdad"; el mito no se 
ejercita, aunque pueda dar lugar a comportamientos conme­
morativos, en el caso de mitos que remiten a un pasado, los 
cuales pueden interpretar una tradición; pero no son tradición, 

4Cf. Alberto Tauro. "Las 'Tradiciones Peruanas' y sus fuentes". Bole­
tín Bibliográfico. Lima, Universidad Mayor de San Marcos, 39, n. 1·4, 
1966, pp. 1-130. . 

138 

aunque sea tradición conmemorados. Cuando los mitos se 
refieren a una actualidad -pues hay mitos sobre lo actual­
por eso mismo son ajenos a las exigencias temporales de una 
tradición. Sin embargo, y salvo este caso de mitología sobre 
actualidades, el conocimieno de algunos mitos y su transmisión 
pueden integrar un cuerpo de tradiciones. 

Robert Redfield ha suministrado bases de interés para 
avanzar en el tema al señalar la existencia de procesos de inte­
gración y de comunicación entre tradiciones locales y separadas, 
entre sí y con más amplias tradiciones culturales regionales 
y nacionales; se presenta de este modo una "organización 
social de la tradición", con casos particulares de transmisión, 
y entrelazamientos entre pequeñas y grandes tradiciones, dan­
do lugar a: 

... aquellos persistentes acomodamientos de roles y estatus que 
aparecen en grupos corporativos tales como castas o sectas, o en 
docentes, recitadores, líderes rituales de una clase u otra, que 
se relacionan con el cultivo y el mculcamiento de la gran tra­
dición.5 

Esta observación de Redfield es importante; hace ver de 
un modo que concuerda con lo que desde el comienzo del tema 
se ha venido vislumbrando, que una tradición determinada 
forma parte de un sistema de tradiciones; de aquí se puede 
colegir que la tradición es este sistema mismo. La tradición 
no es una tradición entre otras, de manera amorfa, dentro de 
un contexto social accidental; es el sistema de tradiciones que 
constituye la organización estructural, aunque históricamente 
móvil, de ese contexto. Por lo establecido respecto del proble­
ma de la identidad puede inferirse: a) que ese sistema forma 
parte de lo definitorio de una identidad cultural colectiva 
multigeneracional y de interés global para un universo cultu­

5Apud. Milton Singer. Art. "Culture", International Encyclopaedia 
Social Sciences. New York, McMillan, 1968. V. In, pp. 536· s. 
del A.) 

139 



r 

ral determinado; b) que ese sistema admite cambios parciales 
que no afecten a un núcleo móvil relativamente persistente, 
según continuidades fragmentarias que guarden suficientes 
analogías: A-B-C-D-E, que se transforman en A-F-C-D-E. o 
en A-B-C-D-G, de manera que es posible una aproximada 
continuidad por identificación parcial. Todo esto además de 
la continuidad que se determina por el conocimiento histórico 
acerca de las distintas etapas sucesivas, en lo cual intervienen 
la memoria colectiva y la reconstrucción cognoscitiva.6 

A partir de lo expuesto ya es posible señalar varios caracte­
res de 10 que corresponde entender por "tradición". es 
un sistema interconectado de tradiciones, cada una de las cua­
les es significativa por su lugar en el conjunto; y se encuentra 
sometida a las circunstancias en las que se desenvuelve un 
medio social, para el cual tiene relevancia colectiva. Por este 
su "estar-expuesto" a la coyuntura política, lo que por tradi­
ción se tiene queda ligado a las opciones posibles dentro de 
un sistema cultural. Cada opción comportará una interpreta­
ción diferente de la tradición, aunque siendo opción dentro 
de un sistema actual tendrá algunas determinaciones comunes 
con otras opciones internas a dicho sistema; lo que ratifica lo 
explicado sobre el fundamento actual de todo sistema de 
tradiciones. 

Si la tradición es un sistema de tradiciones, se salva en bue­
na medida la diferencia que podía suponerse entre un uso 
sustantivo y un uso adjetivo del término. La fuerza coactiva 
del "haber-de-ser-así" por "haber-sido-desde-antiguo-así", pre­
sente en toda sociedad por más que se distinga entre el tipo 
de sociedad tradicional y el tipo de sociedad industrial, admite 
grados que cambian si se pasa de un tipo de sociedad a otra, 

6Esto se confirma fácilmente si se examina la organización de la tra­
dición. el. Jan VaIsina, La tradición oral. Barcelona, Labor, 1968. 

140 

siempre que se mantenga un núcleo suficiente definitorio de 
la identidad de un universo cultural colectivo y global. 

Además, si cada tradición es parte de un conjunto de tra­
diciones en relación con el cual tiene sentido propio; si el 
conjunto de tradiciones, al que se llama "tradición", es parte 
del conjunto estructurado de una forma de vida colectiva, 
todo cambio de importancia en la estructura se ha de acompa­
ñar con un cambio correspondiente en el sistema de tradicio­
nes. Por otra parte, si una tradición tiene sentido por un 
conjunto de tradiciones, y éste supone un sistema social, toda 
tradición es significativa dentro de un universo cultural del 
cual forma parte ese sistema. Este universo es un presente 
multigeneracional. Ese presente, si contiene opciones posibles, 
admite diferencias: a) en lo que por tradición se tiene, pues A 
considera que la tradición es A', y B que B'; b) en tomas esti­
mativas de posición en lo que por tradición se tiene, pues A 
considera que la tradición latinoamericana es lamentable, o 
que no existe, y B considera que es admirable, y que existe; 
e) en tomas estimativas de posición respecto de aquellos que 
tienen por tradición a tales o cuales tradiciones, pues A consi­
dera que es de lamentar que B sea fiel a tales tradiciones, y 
viceversa; d) en tomas estimativas de posición respecto de 
que ha de valer la tradición, y en este sentido cabe señalar que 
en la historia de América Latina existe el hecho fundamental 
de la ruptura que la emancipación representó respecto del pa­
sado colonial. 

Por la relación que la tradición establece con el pasado, 
todo cuerpo de tradiciones se integra con elementos evocativos 
o conmemorativos. Examínese el ejemplo del acto conmemo­
rativo de una fecha histórica, sin necesidad de pormenorizar 
demasiado: se iza una bandera, definida por disposiciones de 
un orden legal, lo que supone una organización previa y esta­
blecida de instituciones jurídicas y de jerarquías y simboliza­
ciones culturales; la bandera ha sido confeccionada según esas 

141 



!ji! :;ill'II'1,), ,',
¡1!:lII! ,
jii! "ji" 

¡normas, y según otras de tipo artesanal, o según normas de Toda tradición se integra con tradiciones, y cada tradición 
confecciones en serie; se iza un calendario colectivo y 
un horario colectivo; tal vez hay una banda de música, o algún 
corneta, lo que supone aprendizaje musical según normas 
culturales colectivas; hay formaciones de tipo marcial, unifor­
madas y sometidas a órdenes; hay desplazamientos y em­
plazamientos planificados, según regulaciones de importancia 
colectiva; hay vigilantes que custodian; hay oradores que 
hablan y gesticulan, hay un público que aplaude, hay conven­
ciones para la finalización del acto; hay pues todo un universo 
cultural en funciones, todo un sistema de relaciones humanas 
de manera que el hecho no es ni puede ser un hecho aislado. 

Supongamos que sea tradicional conmemorar tal batalla, así 
sea Ayacucho o Carabobo o Las Piedras; no es ni puede ser 
tradición hacer Ayacuchos todos los años, o cada cinco o cada 
diez. el ámbito cristiano, en el cual se integra una parte 
importante de América Latina, es tradicional conmemorar la 
Semana Santa; pero no es tradición ni es tradicional crucificar 
gentes o practicar deicidios. Ninguna conmemoración, que 
tiene elementos definitorios simbólicos, es igual en todos los 
lugares en los que se conmemora, y no es exactamente igual 
en un mismo lugar en años sucesivos. Todo acontecer históri­
co es irrepetible; 10 que se puede repetir son formas organi­
zadas y de organización, y simbolizaciones comprendidas de 
manera aproximadamente semejante. 

Toda simbolización, toda repetición de normas, toda conme­
moración, son significativas en relación con otras referencias 
histórico-culturales, que enlazan relevancias reconocidas de un 
pasado con el futuro proyectado de un presente colectivo en 
curso. Así se refuerza la tesis de que, si una tradición es parte 
de un sistema de tradiciones, la tradición es parte de un siste­
ma histórico-cultural estructural; donde no hay una estructu­
ración establecida, lo que supone un tiempo axiosignado, no 
hay tradiciones. 

142 

se integra con elementos. Puede llamarse elemento a la unidad 
de un conjunto significativo de rasgos culturales, dé suerte 
que es un complejo que se integra con rasgos que adquieren 
sentido por su lugar en el complejo. Elemento de la tradición 
es la cruz, y no dos maderos; la corona de espinas, y no una 
espina, aunque en la tradición se hable de la espina en la carne; 
la quema del Judas, y no la de un muñeco paja y de trapo 
de escaparate; una comida típica y tipificante, y no uno de 
sus ingredientes; un baile, y no una reverencia aislada. 

La tradición es multigeneracional. Esto significa, funda­
mentalmente, dos cosas: una, que la tradición abarca un perío­
do de tiempo en el cual coexisten varias generaciones; otra, 
que la tradición no es patrimonio de una generación. Un 
movimiento tradicionalista puede ser liderado por jóvenes. 
Esto permite dejar de lado afirmaciones de Wilhelm Reich, 
que dice: 

... la ideología cambia a un ritmo más lento que la base económi­
ca. Las estructuras de carácter que corresponden a una situación 
histórica determinada, son formadas en los primeros años de la 
vida y tienen un carácter mucho más conservador que las fuerzas 
técnicas de la producción. De allí surge que con el tiempo la 
estructuras psíquicas quedan detrás del desarrollo de las relaciones 
sociales, de las cuales surgieron, y entran en conflicto con poste­
riores formas de vida. Es éste un rasgo fundamental de la llamada 
"tradición", es decir, de la contradicción entre la antigua y la 
nueva situación social.7 

Que la "ideología" --entendiendo por tal al sistema de 
ideas y de creencias que justifica o racionaliza una situación 
social o la protesta en contra de ella- cambia más lentamente 
que la base económica, es una afirmación harto discutible. 
Puede suponerse, prima facie, que en América Latina se 

7Die Massenpsycbologie des Fasbismus. K6In-Berlin, Kiepenheuer & 
Witsch, 1971, p. 45. 

143 



,:,I!IIII1 1I 
;ll11 
, 1I1 

~: 

han dado y se dan ideologías persistentes a pesar de cambios 
económicos de importancia, y también cambios ideológicos 
una transformación económica importante antecedente o 
correlativa. Que las estructuras de carácter sean más conser­
vadoras que las fuerzas productivas es no menos discutible: 

estructuras de carácter que impulsan cambios técnicos, y 
hay cambios técnicos que son admitidos por las estructuras de 
carácter. Que existen estructuras psíquicas que quedan detrás 
del desarrollo de las relaciones sociales, es posible, a veces si 
se admite el supuesto de que las primeras se gestan en años 
tempranos; pero no se ve cómo se compagina esto con los 
movimientos revitalísticos de tipo juvenil. Para usar un ejem­
plo notorio y europeo: el romanticismo alemán del siglo pa­
sado, fuertemente evocativo, y el nacional-socialismo alemán 
en el presente siglo, han tenido el carácter típico de los "mo­
vimientos de juventud". El conflicto entre formas innovadoras 
en la vida puede darse en cualquier edad. Por lo demás, la 
tradición no es una contradicción entre situaciones sociales 
sucesivas; puede serlo el tradicionalismo, no menos que el 
an ti tradicionalismo. 

A partir de lo dicho se puede preguntar por si la tradición 
posee un siguificado clasista. No hay duda de que hay tradi­
ciones elitescas, que a veces son tradiciones en la medida en 
que corresponda usar esta poco satisfactoria expresión; pero 
también hay tradiciones populares, que con la misma reserva 
también son clasistas; y unas y otras pretenden valer con un 
sentido de universalidad, tanto que se puede decir que con 
frecuencia operan con mutuo respeto. Esto explica que sean 
posibles un tradicionalismo elitista y un tradicionalismo po­
pulista. Sin embargo, desde que la tradición está relacionada 
con una estructura social, un tradicionalismo parece apoyar un 
conservadorismo social; la conclusión no es necesaria para cual­
quier caso, pues hay tradiciones que pueden escapar a la movi­
lidad de las clases. Además, en la coyuntura histórica, el 

144 

problema puede estar --como lo estuvo en parte en la emanci­
pación, aunque con aspectos o intenciones que se frustraron­
en las decisiones a tomar entre la reiteración de lo tradicional 
y la ruptura con tales contenidos; con el agregado de que esas 
opciones difieren en lo que del pasado tienen por valioso. Por 
lo tanto, no es correcto decir que la tradición es asunto o 
monopolio de las llamadas clases dominantes; todo sin per­
juicio de la distinción entre las grandes y las pequeñas 
tradiciones. 

Es necesario señalar tres características complejas pero fun­
damentales de todo lo que en cualquier medio sociocultural 
es considerado "tradición", por grande que sea su diversidad 
de contenidos históricamente determinados. En primer lugar, 
l¡l tradición es evocativa e invocativa. En toda tradición hay 
remisión a un pasado, lo que es tanto como decir que 
evocación del mismo, pues lo llama y trae a presencia; pero 
al mismo tiempo hay invocación del pasado, pues lo reclama 
como auxilio, para propia defensa, ya que el presente se hace 
presente al pasado en tanto valía que fundamenta la valía ac­
tual que el presente necesita justificar. En el presente, lo que 
queda constituido en calidad de tradición pretende valer por 
su lazo de continuidad con un pasado que se supone valioso. 

En segundo lugar, la tradición es ratificativa y reiterativa. 
No sólo hay remisión a un pasado, sino que se afirma que eso 

que proviene del pasado es valioso, que ya era valioso en 
el pasado, y que es valioso su mantenimiento; es reafirmativa 
o confirmativa, y en igual medida es gratificativa y reconfor­
tante, apoya y da fuerzas para lo mismo. Es una ratificación 
de continuidades, fundada en la especial signación axiológica 
de esa continuidad; este sello distingue a la tradición de lo 
que se limita a repetir o prolongar un pasado colectivo. Rati­
fica al pasado y 10 propone como meta a reiterar, en sus logros, 
disposiciones, aptitudes, ánimos, creencias, confianza en 

145 



I
valores; con lo cual se quiere mantener un estado de alerta en tido que imagina. Sin esto no serían posibles los tradicionalis­
la tensión del proyecto colectivo de un universo cultural. Por 
ser así se busca la reiteración real o simbólica actual, según 
esquemas formales. El pasado no es repetible en su concreción 
histórica individualizada; lo que de él puede repetirse son 
formas, sentidos, actitudes valiosas. Así también en un reco­
rrido que se repite no se recorre el mismo camino: el tiempo 
ya no es el mismo, el estado del camino tampoco, y no se dan 
los mismos pasos con las mismas botas en el mismo estado. 
Cada repetición es diferente, pero se mantiene una unidad de 
significación. Si en la repetición se diera el caso de ser los 
mismos los partícipes, ocurre que ya no serían los mismos. 
Conciencia es memoria, enseñaba Bergson; e instantes suce­
sivos de una conciencia no son iguales aunque más no sea 
porque al momento sucesivo se le agrega el recuerdo del ante­
rior; por otra parte, el organismo ya no está en aquel mismo 
tiempo. Sin embargo, puede haber identidad de sentido en la 
organización de conductas, a lo largo de un tiempo histórico 
localizado y social, axiosignado e irreversible. 

Finalmente, la tradición es identificativa y recognoscitiva. 
La tradición permite saber quién es quién, de parte de qué siste­
ma de valores, en las opciones de una concreción nomológica, 
se está; o sea, a qué posibilidades de un universo cultural se 
pertenéce. Esta identificación es a la vez auto-recognoscitiva y 
hetero-recognoscitiva: cada partícipe se reconoce a sí mismo 
y reconoce a los otros partícipes en tanto ligados por un sí­
mismo colectivo; y cada grupo con tradiciones características 
de su universalidad concretada sabe de sí e identifica a los 
otros que son distintos, a la vez que éstos identifican a esa 
unidad y saben de su identidad diferenciada. Este es un rasgo 
importante en la continuidad de una historia cultural; y es 
por eso que la tradición puede tener el valor de un criterio 
defensivo contra la pérdida de una identidad cultural que se 
supone valiosa, por más que pueda no serlo en, el grado y sen­

146 

mos, ni sus contrapartidas antitradicionalistas. 

Para terminar, ha de quedar clara la distinción entre quienes 
hacen la teoría de la tradición (sean filósofos, antropólogos, 
sociólogos), los tradicionistas que relatan tradiciones, y los 
tradicionalistas y antitradicionalistas, que defienden o atacan 
a conjuntos de tradiciones. Los primeros definen conceptos, 
o investigan sobre tradiciones, dicen si constituyen o no crite­
rios reales o posibles de valor, y en qué circunstancias. Los 
segundos relatan tradiciones, las ejerzan o las hayan ejercido 
o hayan visto ejercerlas o no, con independencia de su juicio 
estético, ético o político acerca de ellas en la actualidad o 
sobre su sentido en el pasado, o de su valor para el presente 
o para el futuro que se tiene en vista. En cambio los tradicio­
nalistas exhortan a la práctica de las tradiciones, tratan de 
mantenerlas o de restablecer su prestigio; y lo hacen por el 
discurso o por la acción, como de igual modo tratan de excluir­
las, o dejan que perezcan, los antitradicionalistas. De esas dife­
rencias surgen las que ofrecen los estudios que se pueden 
hacer sobre autores de cada una de esas clases: se puede estu­
diar la idea de tradición que se usa en tal escuela antropológica, 
sin son correctos los informes sobre tradiciones que proporcio­
na tal tradicionista, cuál fue, y con qué fundamento, la actitud 
de tal político o de tal escritor sobre éstas o aquéllas tradicio­
nes. Un Sarmiento no hace teoría alguna sobre la idea de 
tradición; proporciona datos de interés para tradicionistas; 
y, respecto del valor de lo que considera tradiciones, juzga 
negativamente las de su patria, y positivamente las anglo­
sajonas; es tradicionalista o antitradicionalista según de qué 
tradiciones se trate, y según criterios de apreciación sobre la 
forma cultural que se tenga en cuenta: "civilización" o "bar­
barie". Por otra parte, resulta claro que el discurso en favor 
o en contra de ciertas tradiciones, no es teoría de la tradi­
ción, ni es hacer tradicionismo, aunque exprese pensamientos 

147 



IliI 

y emociones sobre la tradición, y aunque se esfuerce por iden­
tificar 10 que ha considerarse como contenido una 
tradición dada.8 

Se comprende ahora que sea preciso distinguir entre varios 
casos de divergencias posibles. Así, dos teóricos pueden dife­
rir en su manera técnica de considerar 10 que hay que entender 
por tradición, a los efectos de distinguirla de otros fenómenos 
sociales próximos, como los usos y las costumbres; o sobre si 
la tradición tiene los mismos fundamentos y los mismos efec­
tos en diversas formaciones sociales, o si tiene siempre la 
misma importancia para la cohesión de un grupo social, o si 
tiene en cualquier caso un mismo signo respecto de procesos 
de cambio social. A su vez, dos personas pueden partir de un 
uso aproximadamente semejante que el término "tradición" 
tiene en el discurso común, pero estar en desacuerdo sobre si 
son éstos o aquéllos los contenidos que en su grupo social han 
de identificarse como tradición vigente. Además, dos personas 
pueden estar de acuerdo en 10 que es preciso identificar como 
tradición vigente, pero el uno juzgarla válida y el otro no, y 
a pesar de su acuerdo sobre 10 que se entiende por una tradi­
ción dada pueden pensar diversamente sobre si son buenas o 
malas tales prácticas. Más aún; dos personas pueden no estar 
de acuerdo ni en la identificación ni en la valoración de la 
tradición, con el resultado paradojal de estar de acuerdo en 
estima de un caso concreto; "A" piensa que la verdadera 
tradición de América· Latina se integra con la existencia de 
regímenes políticos autoritarios, y que es una tradición deplo-

SC/. Augusto Germán Orihuela. "Tradícionismo y tradicionalismo" 
Cuidad de monte a monte. Caracas, 1967, pp. 11-13. El autor deslinda 
con claridad la diferencia entre el tradicionismo y las actitudes poHticas 
renovadoras o conservadoras. Debe señalarse que algunos restringen 
indebidamente el sentido de "tradicionalismo" a la corriente filosófica 
que tomó ese nombre por defender el pasado contra la Revolución 
Francesa (De Maistre, De Bonald. Donoso Cortés); o a movimientos 
políticos como el carlismo. 

148 


, 

~: rabIe; "B" piensa que la verdadera tradición de América 

Latina es el gobierno democrático, y que es una tradición 
aprobable; de donde resulta que ambos prestan su apoyo al 
régimen democrático "X". 

IV. 	 Tradiciones y desplazamientos 
en América Latina 

La idea de tradición se vuelve criterio estimativo cuando 
se usa en el supuesto de un valor que ha de atribuirse a la 
tradición, el que puede ser distinto según el tipo de sociedad 
de que se trate y según cuál sea su contexto situacional histó­
rico: no es 10 mismo referirse a una sociedad agraria que a 
una industrial, a una que por su estructura tiende a perpetuar 
su forma y a otra que por su dinámica se ve impulsada al 
cambio, a una que permanece relativamente aislada y a otra 
que está sometida a la presión de un entorno tecnológico cada 
vez más distanciado y dominante. Se ha hecho la apología de 
una tradición indigenista, o colonial, o hispánica, o mestiza, 
con la inevitable gestación de los antitradicionalismos corres­
pondientes. Basta, sin embargo, formular algunas pocas pre­
guntas concretas para mostrar la necesidad de operar cauta­
mente. Supongamos que se hace "el elogio de la tradición"; 
¿incIuímos en él todos los componentes de ésta? ¿A qué 
rasgos y complejos y unidades culturales nos referimos? ¿Qué 
conexión, históric¡:¡ o estructural, guardan con otros? ¿ Pode­
mos cambiar éstos y mantener aquéllos, o viceversa? Supon­
gamos ahora que se hace elogio de la "tradición hispánica", 
en relación con las regiones de habla española; ¿se entenderá 
por lo que fue trasplantado de España, lo que quedó en 
España como propiamente español, lo que, aunque teniendo 
alguna relación de origen con España se adaptó mcdificada­

149 



( 

f , ( 

( 

mente a las distintas circunstancias ambientales y sociales del 
tE 

Nuevo Mundo? Pues no es lo mismo lo hispánico-colonial 
que, permítase la redundancia explicativa, lo hispánico-español. 
Pero, ¿qué se entiende entonces en verdad por esto último? 
¿Instituciones, costumbres, actitudes ante la vida y la muerte, 
festividades rituales, formas de trabajo, estructura social, 
valoraciones de la actividad bélica y de la productiva? 
acaso España uniforme? ¿Qué hacer entonces con sus regio­
nalismos? La Semana Santa en Sevilla es española, pero sólo 
se practica en Sevilla con los ritos que la caracterizan, y que 
han sufrido transformaciones. Además, tenemos la España 
medieval y la España de los Austrias, unificación castellana 
mediante; la España de los ortodoxos y la de los heterodoxos 
españoles; la España de los cristianos viejos y la de los moros 
y judíos conversos, y la España que se marchó con los que 
fueron expulsados; la España oficial y la España popular; la 
España que se pretende europea y la que se complace en un 
africanismo berberisco; la España que quedó en España y 
la España que vino a América. ¿Cuál es, entonces, la tradición 
española? ¿No hay aquí múltiples tradiciones que sólo se 
parecen en que se quieren excluyentes y habitan o habitaron 
en el mismo suelo, aunque ven y sienten y quieren conflicti­
tivamente a su entorno? ¿O será tradición la persistente 
querella de la España y la anti-España, que se enlaza con 
hechos diferentes? 

En América Latina existe una herencia social, forjada por 
el quehacer anónimo y colectivo de hombres de orígenes muy 
distintos, que hubieron de adaptarse a circunstancias geográ­
ficas variadísimas, a múltiples aportes migratorios voluntarios 
o forzados, a la presión de edades culturales separadas e 
incompatibles, a la condición de periferia de centros culturales. 
arcaicos o modernos, a las exigencias de una organización 
económica internacional que no tenía en cuenta sus intereses 
regionales propios, y que por lo común desmentía el contenido 

150 

real de los valores civilizadores que invocaba para justificarse. ( 
Las culturas aborígenes ofrecían infinitos matices diferenciales, (
cuyo abanico comprende desde grandes imperios a tribus de 

(cazadores y recolectores; unos y otros sufrieron la coacción 
de la conquista. La España de entonces ofrecía un cuadro no ( 

. menos múltiple en las costumbres de sus reinos y en los niveles (
culturales de sus regiones; los que vinieron sufrieron la defor­

(mación exigida por las circunstancias nuevas. A ello se sumó 

un aporte africano, también coacdvamente deformado, y de ( 

raíces desemejantes; y, ya producida la solidificación estamen­ ( 

tal de la Colonia, se agregó la crisis destructora y creadora de 

la emancipación política, el aporte migratorio multiforme, 

que transmite formas diversas de estructuración humana y 

que, como el conjunto, padece la lejanía de sus fundamentes, ( 

y la penuria de circunstancias históricas y sociales a las que 
 ( 
es difícil adaptarse sin modificaciones importantes del pasado 

(que se trae a cuestas. El todo, abigarrado y complejísimo, es 
ejemplo notorío de confluencia de diferentes formas cultura­ ( 

les; y se encontró y se encuentra, además, sometido a los ( 
embates de las· metrópolis de turno, política o militar o cul­

turalmente poderosas, aunque a veces representen rémoras 

de tiempos idos. 


Ya se ha señalado que es pertinente considerar el tema de ( 

la llamada "tradición hispánica"; ésta no es ni con mucho ( 
común a toda América Latina, ya que fuera de ella queda gran 
parte y, hablando de naciones, ni más ni menos que el Brasil, 
y no sólo el Brasil; y bien puede sostenerse que la América 
Latina de habla española, así sea en regiones mestizas como 
en regiones de aluvión inmigratorio caucasoide, no es hispá­
nica, tal como no corresponde decir que el Brasil es portugués, 
ni que Haití es francés, ni que los Estados Unidos son sajones; 
sin perjuicio de que, como quedó establecido en el primer 
capítulo, América Latina puede integrarse en tanto idea geo­
política y antropogeográfíca, con naciones de habla no-latina. 

151 



Sin embargo, la idea de "tradición española" ha jugado un 
papel importante en nuestra Historia de las Ideas; en ella sue· 
len incluirse países extremadamente diversos como México, 
Colombia, Perú, Argentina, y puede aplicarse esa noción 
respecto de las Antillas Holandesas. Metodológicamente es im­
portante su examen, a fin de precisar la idea de tradición y 
determinar en qué sentido pueda invocarse una relación con 
España por parte de numerosas naciones surgidas al quebran­
tarse el dominio español; y puede preverse que lo que resulte 
permitirá extraer conclusiones respecto de ámbitos culturales 
de otro carácter lingüístico. 

Tal como ya se ha dicho, las culturas indígenas, cualquiera 
fuere su tiempo cultural, tenían sus legados, su más amplia 
herencia social, y como parte fundamental de ésta sus tradicio­
nes propias, organizadas y definidas. Otro tanto ocurría con 
los que se transterraban desde la metrópoli conquistadora, y 
ocurrirá también con la posterior afluencia africana. En ningu­
no de esos casos existía una real uniformidad. Desde el primer 
momento se produce esa forma de contacto cultural que se 
conoce con el nombre de transculturación, que se traduce en 
una influencia cultural recíproca, a pesar de la situación de 
dominio del conquistador, en los establecimientos que servirán 
de núcleo de irradiación en el proceso de la conquista. Todos 
los grupos que participan en la nueva situación son dadores y 
receptores en el intercambio cultural y gestores en la emer­
gencia de logros culturales nuevos, aunque no tengan la misma 
fuerza ni la misma eficacia; y todos, por las buenas o las malas, 
pierden parte de su herencia social, que ya no es íntegramen­
te viable. El grupo cOl1quistador, para referirnos solamente al 
que logra una posición de privilegio y posee el mando, no 
transmite la cultura española, la cual no es un todo definido y 
coherente, posee regionalismos incompatibles, y no encuentra 
en el nuevo suelo sus mismos elementos nutricios; no 
puede transmitir todo lo que quisiera, aun suprimidos los 

152 

, 

f 

contenidos no transmisibles, porque no todo se recibe, y parte 
de 10 que se recibe sufre considerables modificaciones; ade­

puesta en un medio distinto, recurre para su dominio a 
las propias técnicas lugareñas, y pasan a integrar la organiza­
ción de su vida productos y creencias y costumbres de que 
nada sabía en su España; finalmente, en el casado o amance­
bado con indias, o que las tiene a su servicio o al servicio de 
su señora española, experimenta en aspectos tan fundamenta­
les de la vida hogareña como el cuidado de los niños, la cocina, 
las supersticiones médicas, el trato con las gentes, la presencia 
indígena o la negra. Y en las regiones casi blancas, no se tienen 
a la mano los mismos reCursos que en España, o de tal región 
de España; es preciso adoptar el medio y adaptarse al medio, 
con nuevas necesidades y trabajos y peligros. 

La vida española en América, en los pocos casos en que es 
vida española, no es igual a la vida española en España. Sus 
problemas vitales son otros que los que el que queda en 
España. El Nuevo Mundo exige una nueva forma de vida, que 
hereda de España tanto como modifica. Si muy pronto, como 
se ha dicho, el criollo se sabe distinto, también lo sabe Espa­
fía, y no es un azar que no confíe en él para cargos de impor­
tancia, aunque haya sido insensata la manera como durante 
siglos afrontó el problema. ¿Qué sentido tiene entonces hablar 
de una tradición hispánica en América? 

M. Granell, examinando la condición del "colono", observa 
que éste pierde el mundo en que habita, y que ahora debe crear 
un mundo nuevo, donde ha de vivir enmendando su primaria 
inhospitalidad, y que esa situación conlleva la quiebra de la 
cultura en que moraba. Desde su origen, el colono ya es dis­
tinto; "... la des-influencia española en el criollo de casta 
bispana nada tuvo de accidental ni de pasiva ( ... )".9 Toda 

9"Charla con el último criollo". Del pensar venezolano. Caracas, Cata­
nía. 1967, p. 70. 

153 



1 

l' I ,~!, i"11 
colonización implica una ruptura histórica, y en el caso ameri­ Las consideraciones de Granell y de Ortega son agudas, y t 
cano ello supone la pérdida de "las múltiples resonancias vitales 
del medioevo", de fundamental presencia en Europa: 

y esto implica de por sí que lo moderno no es idéntico en Amé­
rica y en Europa.l0 

En ciertos límites, América no sólo ha ido haciendo su futuro: 
ha tenido que ir incorporándose en artificial modo un pasado 
que, no obstante, era en el fondo el 

hombre americano se ha visto condenado a una situación 
extraña: "vive a destiempo";12 y a propósito de tendencias 
pro-hispanistas muy notorias que encontraba en Venezuela, 
nos cuenta: ({Necesitamos tradición, repetían incansables, a 
lo largo del debate".B Ante ese aparente retorno a España 
después de la profunda ruptura de la emancipación Granell 
observa: 

el criollo venezolano no pone de veras sus miras en España -tan 
y sola-, sino en lo colonial hispánico. Puede afirmarse, 

pues, que la tradición postulada no se orienta a algo ajeno, de 
hecho reclama lo suyo. ( ... ) Pese a la acción de mando metro­
politano, lo colonial de América no "es" España, sino la Colonia 
misma)4 

Granell busca apoyo en Ortega y Gasset, que dice: 

El hombre americano, desde luego, deja de ser sin más el hom­
bre español, y es desde los primeros años un modo nuevo del 
español. Los conquistadores mismos son ya los primeros america­
nos. La liberación no es sino la manifestación más externa y últi­
ma de esa inicial disociación y separación; tanto que precisamente 
en la hora posterior a la liberación, comienza ya el proceso de 
cambiar de direcciÓn.15 

lOIbid., p. 73. 

llIbid., p. 77. 

12Ibid., p. 79. 

13Ibid., p. 88. 

14Ibid., p. 89 s. 

15"Discurso en la Institución Cultural Española de Buenos Aires" 


(1939). Meditaci6n del pueblo ¡oven. Madrid, E;spasa-Calpe, 1964 
p.85. " 

154 

tienden a mostrar que el mundo del conquistador y coloniza­
dor español ya no es español en el mismo sentido en que lo es 
el mundo que queda en España. Desde los comienzos, por la 
lógica de la situación creada, se forja, dentro del elemento 
proveniente de España, una morada espiritual nueva y propia, 
que no es traslado o transplante sin más, que no es ya pura y 
simplemente español, aunque se comprenda a partir de una 
herencia social española. Pero la situación real es todavía de 
más grave ruptura: en ese nuevo mundo el español no está a 
solas con una nueva naturaleza, no sólo tiene que re-crear 
adaptando e inventando en función de un nuevo entorno, sino 
que sus circunstancias vitales son tan distintas que hacen im­
posible la comparación, grata a Ortega y a Granell, con las 
viejas colonias griegas y su florecimiento cultural. Junto 
colono están ahora el indio y el negro, y un frecuente mestiza­
je. El indio, que ha visto brutalmente afectado su mundo cul­
tural, cualquiera sea la región que se estudie y el grado alcanza­
do de forma cultural propia, pero sin que por eso deje de 
quedar viva parte de su pasado; el negro, también desculturi­
zado, colono a la fuerza pero sin contacto con su tierra de 
origen, y puesto en compañía de otros de su mismo continente, 
pero de otras culturas, de otras etnias y de otras lenguas, y 
que ahora ha de adaptarse a estos otros, y al blanco y al indio. 
¿Puede acaso decirse que es español ese nuevo mundo consti­
tuido por españoles transculturados, indios, negros y mestizos? 
¿Podrá hablarse de una "tradición española" sólo por el origen 
de una parte de esa multiforme población, y por el lugar de 
donde llegan algunas leyes y órdenes y regulaciones centra­
listas, aunque sea desde donde se ejercen los mecanismos legales 
del poder? 

Georges M. Foster, que ha elaborado como modelo explica­
tivo el concepto de "cultura de conquista", hace varias ob­
servaciones que nos parecen importantes, y que exponemos 

155 

http:direcci?n.15
http:Europa.l0


!III 
( f1III 

brevemente. Los pueblos indígenas americanos eran muy 
diferentes; pero también lo eran los pueblos ibéricos: 

· .. hasta cerca del fin del siglo xv, estaban agrupados en diversas 
unidades políticamente autónomas, que reflejaban significativas 
diferencias culturales y sociales.16 

La conquista desencadena un proceso de aculturación; pero 
el contacto no se produce entre la totalidad de la cultura his­
pánica y la totalidad de la cultura indígena. Hay una selección 
de aspectos de la cultura donadora; haya su vez una selección 
por parte de la cultura a su vez, en algunos aspec­
tos, y sin perjuicio de las relaciones de dominación, se cambian 
los papeles, el grupo donador se vuelve receptor e inversamen­
te, y la propia situación contacto hace surgir elementos e 
ideas que no existían anteriormente: 

· .. una cultura de conquista no es la misma cosa que la cultura 
de un grupo donador; ni tampoco debe confundírsela con la cul­
rura de un grupo colonial,17 

Esto último porque, aunque a veces produce una cultura co­
lonial, también afecta a pueblos nativos que no se integran real­
mente en ésta. Por otra parte, la cultura donadora transmite 
aspectos reducidos de su medio de origen, y simplifica sus con­
tenidos; existiendo importantes diferencias dentro del mundo 
ibérico, no se transmite ni se adiciona todo, sino lo compatible 
y adaptable, y a veces imponen modalidades los primeramente 
llegados, a los cuales deben plegarse los colonos posteriores, 
de manera que el español tuvo que adaptarse también a otros 
españoles: 

· . .la cultura española en América no constiruye una selección 
y equilibrada de todas las partes del país; algunas zonas de 

España están mucho más plenamente representadas que otras.l8 

l6Cultura y Conquista: la herencia española en América (1960). Tr. 
esp., Xalapa, Universidad Veracruzana, 1962, p. 17. 

17Ibid.) p. 30. 
18Ibid., p. 394. 

156 

Por otra parte, hay uniformidades inexistentes en la Penín­
sula, y que derivan de disposiciones administrativas de la 
Corona; y, apenas comienza a cristalizar la nueva situación, 
"las nuevas culturas coloniales hispanoamericanas se hicieron 
más resistentes a la influencia española contínua".19 

Pero volvamos a una pregunta básica: si se quiere determi­
nar una tradición, hispánica o colonial, por o contra la cual 
se podrá estar, ¿a qué aspectos, rasgos, complejos, sistemas de 
pautas, temas habrá que referirse para determinarla? ¿Se 
tratará de buscarla en alguna forma de sistema institucional, 
jurídico, social, económico, o en algún plano básico de actitudes, 
sentimientos, ideas, valores? No parece que siempre corres­
ponda hablar de tradición en su sentido "fuerte", y por lo 
tl'\flto venerable o al menos propuesto al respeto común, si 
tenemos en vista tipos de construcción de viviendas, estructu­
ras de edificios, planos de ciudades; o de cultivos, técnicas 
de caza o pesca, profesiones y artes, trajes, formas de co­
municación y de intercambio, cuentos y leyendas y supersti­
ciones, festividades y conmemoraciones, formas de parentesco 
y organización familiar, sistemas de producción y de distri­
bución, consumos de bienes y servicios, prácticas funerarias. 
Cualesquiera de esos rubros y otros pueden, y a veces deben, 
cambiar, sin perjuicio de que en todos ellos existan 
de caracteres que correctamente se llaman tradicionales, por 
antiguos y acostumbrados y de significado colectivo reconoci­
do. cierto --o parece serlo-- que a partir de una conjunción 
básica de esos caracteres, se puede definir o intuir un "modo 
de vida tradicional" cuya estructura se designa como la tradi­
ción, con su consiguiente pretensión de valer en el tiempo en 
que acaece y más allá de él; y con la necesidad de justificar sus 
títulos, si cambian básicas circunstancias endógenas o exóge­
nas, o si su lógica interna la convierte en un impedimento para 

p.399. 

157 

http:cont?nua".19
http:otras.l8
http:sociales.16


,
esos camDlos. ¿es regionalmente caracterizable ese modo, 	 que no aportó el indio, de malicioso y resignado genio"; que 
"El sentido igualitario del español promovió la sínt~sis dey cómo ha de estimarse su continuidad? t 
sangre que trajo por resultado nuestro mestizaje, raíz y afinco .' 

V. Examen de un tradicionalismo latinoamericano 

Parece llegada la hora de examinar las ideas de algún tradi­
cionalista. necesario practicar una técnica de muestreo, 
pues no es el caso de hacer un estudio sobre el tradicionalismo; 
y puede ser prudente, dentro de esa técnica, hacer el estudio 
de un tradicionalista que sea poco convencional. 

Dentro la ensayística reconocida como relevante, se des­
taca la figura de Mario Briceño lragorry, por su calidad de 
tradicionalista insistente, fuertemente hispanófilo, pero según 
una versión de lo hispánico que no es habituaL Queda claro 
que no se trata de hacer un estudio histórico, sino de examinar 
la pertinencia de una tesis, por lo que no interesa en nada, a 
los efectos propuestos, practicar un método histórico de exé­
gesis, o indagar condiciones históricas y condicionamientos 
sociales de la el objetivo es discutir la validez conceptual 
de una propuesta interpretativa acerca de qué se ha entender 
por tradición latinoamericana en el ámbito de habla hispana. 

Mario Briceño Iragorry en una Lectura dada en el Ateneo 
de Valencia, después de señalar el triple origen de América 
Latina, sin que ninguno de los tres grupos tuviera "homoge­
neidad de valores étnicos y de hábitos sociales", observa que 
el español poseía una "uniformidad de símbolos", "que venía 
a dar la mejor aportación para la mezcla"; que "era el pueblo 
con Historia que venía a unirse con tribus y grupos 
por 10 que "fue la cabeza"; agrega, como elemento importante 
para el futuro, que "el negro fue muro de resistencia y de 
rebeldía contra las autoridades españolas", que "el negro, ya 
presente en el plasma del español, constituye. una fuerza viva 

158 

de la democracia social en Hispanoamérica" .20 

Del texto se desprende la afirmación de la desigualdad de 
valores y hábitos sociales en relación con formaciones étnicas 
distintas, aunque comparables según una escala axiológica, en 
la que obtiene lugar de preeminencia el español, sin que quede 
claro cómo cuenta en esa superioridad el tener ya historia, o 
su capacidad técnico-militar, su experiencia secular de lucha 
teológico-política, o su contexto cultural europeo. 

un tanto sorprendente la afirmación de una diferencia 
aparentemente racial entre el aporte del negro y del indio. 
otro trabajo, Mario Briceño Iragorry critica la tesis del gen­
darmismo, de VallenilIa Lanz, que "miró al soma con prescin­
dencia de las valoraciones psíquicas".2l Queda sin aclarar si 
la presunta mayor importancia del negro fue debida a su 
soma, o a su psique, y cómo se relaciona esto con las etnias 
diferentes dentro del mismo negro, del que se dice genédca 
e indeterminadamente que ya estaba presente en el plasma 
español, aunque no sabemos qué hay de bantú o de hotentote 
por ejemplo, en el andaluz, el extremeño o el castellano; a 
menos de remontarse a un homínido arborícola, con el cual 
se puede suponer que también tiene que ver el indio. 

también un tanto sorprendente la afirmación del :>C11LIUU 

igualitario del español, que provenía de una sociedad fuerte­
mente diferenciada, jerarquizada en su estructura y excluyente 
de moros y judíos, y que, como en el caso del Inca Garcilaso 
y muchos otros, no dejó de relacionarse con las estructuras 

20"Suelo y hombres", s.f. Int1'oducci6n y defensa de nuestra historia. 
Caracas, 1952, pp. 35-38. 

21"Nuestros estudios históricos" (1947), Op. cit., p. 20. 

159 

http:ps?quicas".2l


,

jerarquizadas indígenas. ¿Fueron igualitarias la mita y la en­ na1 para establecer el contenido y la autoridad de una tradici6n? t
comienda? También en otro trabajo dice Mario Briceño Iragorry: 

Sorprende todavía más que el mestizaje sea la raíz de la 
democracia social en Hispanoamérica; primero, porque des­
concierta enterarnos que en América Latina hay o hubo 
"democracia social", a lo menos tomando el término en su 
acepci6n habitual; segundo porque resulta difícil comprender 
la relaci6n entre el fenómeno biológico del mestizaje y una 
forma política determinada, que se da o se ha dado sin mestizos, 
y no se da o no ha dado con mestizos. Esto vale tanto (y por 
10 mismo tan poco) como la famosa relación que establece 
Alberdi entre anglosajonismo y libertad, que es un error con­
ceptual además de ser un error histórico. 

otro trabajo Mario Briceño Iragorry nos dice: 

España hasta los Austrias es el mayor esfuerzo de un pueblo 
por defender la dignidad del hombre y los derechos del común 
frente a la garra feudal de los señores, y el cual no cesa en el 
empeño por declarar su derecho, desde que se vio encerrado en 
las propias líneas legales que erizan de autoritarismo a la monar­
quía visig6tica.22 

Cabe dudar si en la época visigótica España existía, como 
naci6n o como forma cultural; además en plena Edad Media, 
hay reinos "de moros y cristianos", que como tales tienen 
poco que ver con el mundo visigótico, y con la unificaci6n 
religiosa posterior a la reconquista; por otra parte, en la época 
de la declaración de las Cortes de Ocaña en 1469, no se ve con 
cuál fundamento, que no sea arbitrariamente selectivo, se 
descubre allí 10 propiamente español, de maneta que 10 seria 
impropiamente toda otra concepción política; lo que consti­
tuiría, si nuestra interpretaci6n es exacta, un autoritarismo al 
revés, un nuevo modo de plantear la antítesis de una España 
y una anti-España. ¿Es este camino metodo16gicamente rado­

22"Ambito y razón del humanismo americano" (1951). Op. cit., p. 50. 

160 

El tradicionalismo español no fue edificado por déspotas.23 

Es impropio el uso del término "tradicionalismo" en lugar 
de "tradición española". Las causas por las cuales se forja 

. una tradici6n, son distintas de las que dan origen a un tradi­
cionalismo. A menos que se sostenga que la adopción de una 
actitud tradicionalista es parte de la tradici6n española; tesis 
que podría sostenerse, pero parece difícil de cohonestar con la 
idea de que desde los Austrias es postizo 10 que en España se 
afirma como hispánico. Por otra parte, un tradicionalismo, 
como actitud político-cultural, puede crearse a partir de un 
déspota, puede ser fomentado o alentado por un déspota O sus 
súcesores, puede ser gestado a partir de una situaci6n despóti­
ca (como 10 fue en México el dominio azteca, que destruy6 o 
modificó en su provecho c6dices de otras culturas indígenas; 
así como después el dominio español destruy6 códices aztecas); 
puede originarse a partir de actitudes populares a favor o en 
contra de un déspota; pero, ni su valor en un proceso hist6ri­
ca, ni su valor para una situaci6n problemática actual, se debe 
a su origen, sino a su significado, o sea al sentido que toma su 
funci6n dentro del proceso de una estructura. No hay que 
olvidar que el tradicionalismo se manifiesta como doctrina en 
sociedades que transcurren en situaciones hist6ricas; pero, en 
tanto doctrina, difiere de una práctica, que es el ejercicio 
efectivo de un comportamiento fundado históricamente en el 
"nosotros" de un pueblo. 

Ni para determinar el contenido de un tradicionalismo, ni 
para juzgar de su valor, importa si tuvo o no origen en el 
pueblo llano, en las capas medias, o en los estamentos supe­
riores de una sociedad, aunque nos importe de qué es hoy día 

23Ibid., p. 52. 

161 

http:d?spotas.23
http:visig6tica.22


,

representativo. Un tradicionalismo, en tanto actitud ejercida o lejana, que dicta reglamentaciones municipales, no son más 

en tanto prédica, puede valer o no sea cual fuere su origen; f explicativas que un misterioso genio secreto y rebelde? ¿Mu­

éste, pudo ser despótico y valer hoy (o importar, lo no es 
lo mismo, pues desde ya con~iene señalar que hay diferencias) ; 
o no haberlo sido, pero no tener ya sentido (así sea popular 
por su gestación, o por el consenso que lo consolida; valga el 
ejemplo de la reacción fernandina, y lo que se ha hecho y des­
hecho en la Argentina en torno a Rosas). 

Por otra parte, la expresión "tradicionalismo español" que­
da indeterminada, respecto de si se trata de un "contenido de 
transmisiones", o de una definición práctica de ellas, o de una 
selectividad que se hace en nombre de intereses diferenciables, 
reales o ideales, que quieren promover tomas de posición y 
líneas de política cultural o de geopolítica, así puedan juzgarse 
renovadoras o retardatarias. 

Prosigue Mario Briceño Iragorry: 

La verdadera tradición española, la que estamos memorando este 
día como aurora de nuestro mundo hispanoamericano, es tradi­
ción de libertad e independencia. Nos hemos acostumbrado a 
mirar sólo la superficie heroica de la historia de España, sin bus­
car los caminos que nos llevan al secreto de su genio rebelde y 
a la explicación de su permanente municipalismo. Si éste se opaca 
a la hora de dilatarse el imperio de los Austrias, es en razón de 
que no puede compadecerse con los regfmenes de autoridad 
personalista. Municipio y tiranía son términos excluyentes.24 

¿ Resulta pues que no es verdaderamente español todo lo 
que en España aconteció desde el dominio de los Austrias? 
¿Se trata sólo de accidentes históricos? Si fuera así, ¿respecto 
de qué lógica de la Historia? ¿La conquista fue una expresión 
de libertad y de independencia? ¿Fueron más libres e inde­
pendientes los indios? ¿Fueron más libres e independientes 
los negros? ¿Las dificultades administrativas de una corte 

24Ibid., p. 52. Se refiere al 12 de Octubre de 1492: 

162 

nicipio y tiranía son términos excluyentes dado que se "refieren 
n órbitas distintas?; pues puede haber municipios tiránicos, 
que cuelguen indios, y negros, y mestizos, y blancos sin man­

tal como puede haber despotismos ilustrados; si se dice 
que, en ese caso, no cabe hablar de tiranías, es conceptualmen­
te compatible la tiranía y una municipalidad que la sostenga; 
si se afirma que históricamente no fue así, que en América, 
aunque creados al servicio de la Corona, los Cabildos fueron 
gérmenes de libertad -tesis de varios historiadores- siem­
pre queda la pregunta de "libertad para quiénes", puesto que 
nadie duda que hubo cabildantes rebeldes, y hasta capitanes 
rebeldes, "pro domo sua". No es metodológicamente correcto 
sostener que se deben a "genios secretos" las ideas de liber­
tad e independencia, así sean consideradas como hechos o 
como valores, como realidades o como metas deseables o 
deseadas. 

También se nos dice: 

Aquel tradicionalismo autonómico, halló en nuestro virgen cam­
po donde revivir en forma digna. En Villalar triunfó el despo­
tismo, postizo desde entonces en la tradición de España.25 

Dejemos de lado lo inadecuado de la expresión "tradiciona­
lismo autonómico", en lugar de "tradición de autonomía", 
o alguna semejante; señalemos que decir que desde entonces 
(desde Villalar) es "postizo" el despotismo español, es 
tanto como decir que desde la Reforma es postizo el 
patismo inglés. Ambas cosas podrán tener fin algún día, pero 
no por eso se puede decir que sean postizas; tal como la Revo­
lución Francesa no demuestra que fuera postizo el Antiguo 
Régimen, ni la Revolución americana demuestra que fuera 

25Ibid., p. 53. 

163 

http:Espa?a.25
http:excluyentes.24


postiza la Colonia; se puede mostrar, por fundamentos socio­ Cuando los padres de la Independencia defendieron la libertad f 

y la autonomía, no fueron contra España, sino contra una Espa­económicos y la posible lógica interna un proceso histórico, ; 

ña que se había amañado con el absolutismo, y de la cual diferie­que una fórmula político-cultural se mantenía vigente aunque ron los americanos desde el momento en que los abuelos 'antiguos 
ya no era válida, que no respondía a las necesidades de una olvidaron el camino de regreso a la Madre Patria. Lejos de ir 
nueva situación problemática, pero parece aventurado afir­
mar, sin explicitar fundamentos sobre la distinción entre 
postizo y verdadero o auténtico, que una realidad social es 
postiza a lo largo de cuatrocientos años. Por otra parte, falta 
una explicación del concepto social de "postizo", y de su acep­
tación como criterio de valor. ¿Fue postizo el caudillismo?; 
¿fue postiza la restauración fernandina? 

Prosigue Briceño Iragorry: 

... y mientras en la Península se conformó un modo de vivir polí­
tico que daba robustez al centralismo monárquico, en las Indias 
renada, con el Cabildo, el autonomismo municipal que llegó a 
resistir el imperio de las autoridades ejecutivas.26 

Pero si se conforma un modo largamente durable de vivir 
político, no se sabe cómo es posible tildarlo de postizo; Cabil­
do y centralismo monárquico son términos que solamente se 
excluyen dentro de una imprecisa área de decisiones adminis­
trativas; además, no todo centralismo es monárquico, y el 
problema reaparece en América después de la independencia, 
en la forma de federalismo y unitarismo; además, y según qué 
aspectos, pueden coexistir un liberalismo centralista y un 
caudillismo Iocalista. Además, la autonomía municipal es com­
patible con un régimen social de jerarquías y privilegios, de lo 
cual el mismo Cabildo es una expresión. 

No escapa a la perspicacia de Mario Briceño Iragorry que 
sus tesis confrontan dificultades con la emancipación ame­
ricana: 

26Ibid., p. 55. 

164 

contra España como hontanar de nuestra cultura la salvaron en 
su destino novÍcontinental.. .. La propia guerra de la Indepen­
dencia no pues, sino otra gran batalla ganada por el viejo 
hispanismo contra las fuerzas extrañas que empujaban el velamen 
de los antiguos piratasP 

Hagamos un examen de las afirmaciones precedentes. 
independentismo no fue contra España, sino "contra una 

que se había amañado con el absolutismo". Se cae de nue­
vo en el tema de la España y la anti-España, se sostiene que 
en nombre de unos valores buenísimos de una España buenísi­
ma se fue contra una España malísima representativa de valo­
res malísimos. Pero ocurre que el absolutismo no fue solamente 
español, fue el estilo del Estado nacional en los Tiempos 
Modernos, hasta la revolución norteamericana y la revolución 
francesa. Y resulta que esa España postiza, o lo que fuere, 
es lo que muchísimos y distinguidos españoles han considerado 
la verdadera España. La perspicacia independentista, sin em­
bargo, permitió que sus partidarios intuyesen y defendiesen 
una España invisible, secreta, subterránea, escondida durante 
siglos, depositaria de una esencia misteriosa, que otros, menos 
dotados, no podían vislumbrar. 

De la España visible ya se habían separado los que aquí 
arraigaron, y perdieron interés en volver, tal vez para 
no mezclarse con el absolutismo; y con su olvido salvaron a 
España, dándole destino en otras tierras a esa esencia trashu­
mante, fundamento de un hispanismo que ya no es hispánico, 
a fuerza de serlo en alto grado. En la independencia 110 se va 
contra España como fuente o manantial cultural, aunque se 

27Ibid., p. 57 s. 

165 

http:ejecutivas.26


vaya contra sus formas sociopoliticas y, por un error de pers­
pectiva histórica, se la acuse de ser el manantial de los males 
de estas colonias, llamadas provincias. Hay pues que distin­
guir 10 bueno y 10 malo del manantial, o sus buenos y malos 
efectos según las circunstancias o los pacientes (¿ según qué 
metodología historiográfica?), que permite distinciones den­
tro de esa misteriosa esencia que inspiró a nuestros mayores, 
asombrosamente lúcidos, aunque sólo fueran parcialmente 
iluminados. 

La guerra había sido, por lo tanto, "otra gran batalla gana­
da" (¿pero hubo otras victorias, ya que Villalar no lo fue?) 
por el viejo hispanismo, tal vez rejuvenecido por la Fuente 
de ]uvencia, contra el nuevo hispanismo impuesto por los 
Austrias. Y se trata de una victoria "contra las fuerzas extra­
ñas que empujaban el velamen de los antiguos piratas". Sin 
embargo, la ruina del imperio español fue el éxito de otros 
imperios, que neocolonizaron nuestra América, después de 
apoyar su guerra contra una España que no era España, que 
dieron cuerda a nuestro originario hispanismo para lanzarnos 
contra un novohispanismo antihispánico, aunque multisecular; 
las perplejidades son tales, a esta altura, que empequeñecen los 
misterios de la quintaesencia de dicha esencia misteriosa. 

Los puntos que se han examinado están lejos de ser acci­
dentes. En otro texto, Mario Briceño Iragorry rechaza los 
ataques que, contra sus "Tapices de Historia Patria" y "La 
Instrucción en Caracas" de Caracciolo Parta León, se realiza­
ron "por lo enemigos de la revaluación hispanística": 28 y 
señala que nuestros viejos historiadores de la Independencia 
contra la soberanía española, creyeron que se trataba de: 

... una lucha entre dos mundos sociales, cuando lo que se deba­
tía era la suerte de dos sistemas. No era una guerra contra el 

28"La leyenda Dorada" (1951). Op. cit., p. 63. 

166 

( 

( 

pasado en fundón histórica, sino una guerra contra el pasado en 
función polftica.29 

Cuando nuestros Padres fueron contra el mundo de las formas 
coloniales, creyeron, como era fatal que sucediese, que iban tam­
bién contra el mismo mundo histórico que se había formado al 
calor de los viejos símbolos. Y como el gobierno y la administra­
dón de España eran objeto de críticas acerbas, fueron, sin ningún 
examen, contra todo el orden social de que eran producto y expre­
si6n los hombres que forjaron la Independenda.30 

Examinemos, nuevamente. Los hombres que forjaron la 
independencia fueron contra todo el orden social del que ellos 
mismos eran producto y expresión. Pero eso mismo ha ocu­
rrido en otros tiempos y lugares; así, en la revolución fran­
cesa, ya que tal vez no en la norteamericana anglosajona. Lo 
mismo ha ocurrido en el caso de otras revoluciones radicales, 
que han transformado la vida de los pueblos, y no se ve qué 
puede condenarlo, sí se advierte que el orden social del que 
se procede es injusto o inadecuado a las ~"{igencias de nuevos 
tiempos; y una de las críticas que se han podido realizar con­
tra la revolución hispanoamericana, es que rompió lazos políti­
cos, pero conservó viejas cadenas sociales. Según este texto de 
Mario Briceño Iragorry, debieron ir contra el gobierno y la 
administración de España en su expresión colonial, pero no 
contra el mundo histórico representado por España. Se contra­
ponen aquí de una manera que hoy difícilmente puede consi· 
derarse válida, "mundo de las formas coloniales" y "orden 
social", por un lado, y "mundo histórico" por otro. No es 
fácil distinguirlos, máxime cuando se dice que "no era una 
guerra contra el pasado en función histórica, sino una guerra 
contra el pasado en función política"; y que no había "una 
lucha entre dos mundos sociales", sino que se jugaba "la 
suerte de dos sistemas". Ahora bien: el "orden social" de las 

29Ibid., p. 64. 

JOIbid., p. 67. 


167 

http:Independenda.30
http:polftica.29


colonias, aunque jurídicamente fuesen provincias, con sus 
negros y sus indios y sus encomiendas y plantaciones 
y distintas formas de producción y de estratificación, no 
era igual al de España, salvo en la medida en que se consi­
dere que uno y otros eran inseparables, y que por lo tanto 
formaban un solo mundo en su funcionamiento, sus privilegios 
y sus símbolos; pero aun así eran dos sectores con característi­
cas perfectamente diferenciables, gestadas históricamente co­
mo tales, y no solo políticamente. Al parecer, Mario Briceño 
Iragorry piensa que se debió ir contra una estructura polític!l 
de dominio, dejando a salvo su fundamento histórico; pero 
sin éste no se explica aquélla, y si ese fundamento poseía o 
posibilitaba otros "valores", éstos tendrían que mostrarse 
como posibles o reales en otras formas históricas. En una 
hora de crisis puede irse contra un orden político; en un grado 
más, contra un orden social, y es posible ir contra un orden 
político para defender un orden social; en un grado más, puede 
irse contra una forma histórica perimida, que impide una 
transformación adecuada del orden social sin la cual no puede 
rescatarse 10 que todavía se considera valioso en 10 que en un 
tiempo fuera fondo de una forma social. Por esto mismo se 
comprende que los agentes de una transformación radical lo 
sean aunque sean producto de un pasado histórico y por serlo, 
frente a un orden social que se ha vuelto extraño, y que inclu­
so puede ser instrumento foráneo, en una cierta coyuntura 
histórica. 

Mario Briceño Iragorry va más lejos: 

En aquel evento, nuestros Padres tomaron como medios de lucha 
las armas de los viejos enemigos del imperio español. No sólo 
les facilitó Inglaterra rifles y pólvora para la aventura de la gue­
rra; también les dio el instrumento intelectual de su odio y su 
descrédito contra la Madre Patria. Es decir, nuestros Padres se 
aliaron para atacar a la Metrópoli con los hombres que habían 
sido los seculares adversarios del pueblo de que éramos parte, 

168 

y la "leyenda negra'" del despotismo y la ineptitud de España, 
que habían creado los ingleses, se unió al odio contra la Metró­
poli, que había provocado el propio sistema de la Colonia en el 
el ánimo del criollo}1 

Resulta, pues, que el propio sistema de la Colonia provocó 
odio en el criollo; que ese odio se alió con la "leyenda negra" 
del despotismo y la ineptitud españolas, creada por los ingleses; 
que éstos pwporcionaron para la independencia rifles y pól­
vora, y el instrumento intelectual del odio y del descrédito; 
que nuestros padres tomaron como "medios de lucha" las dos 
clases de armas que les facilitaron los viejos enemigos del im­
perio español. 

Corresponden varias preguntas: ¿No eran españoles de ori­
gctn los motivos del resentimiento criollo? ¿Fueron postizos 
los medios de lucha?; ¿fueron sólo medios accidentales de 

coyunturales, o había razón, con fundamento histórico, 
para que fuesen recibidos y adoptados?; ¿su uso fue una 
ilusión, que al disiparse se llevó consigo viejos valores hispá­
nicos, o respondían a la real inadecuación del mundo hispá­
nico frente a los valores de la modernidad? Lo que es distinto 
de afirmsr que no se advirtió -yen ninguna situación históri­
ca se ven todas las cartas que están en juego-- que sin cambios 
estructurales en las colonias no era posible una aproximación 
efectiva (nacional, colectiva) a las necesidades de la moderni­
dad. Se agrega que "nuestros Padres", se aliaron con "los secu­
lares adversarios del pueblo de que éramos parte". ¿Qué sentido 
tiene ser parte de un todo al que se odia C01110 todo? ¿Qué 
sentido tiene aliarse con valores seculares enemigos en defen­
sa de valores seculares hispánicos que ya no existían en la 
Metrópoli? ¿Eramos entonces parte de un todo que no era 
un todo? 

31Ibid. 

169 



Puede preguntarse más: ¿es totalmente ajena la "leyenda 
negra" con las razones que engendra el odio del criollo? ¿Era 
el criollo una mala estirpe en que prendfa como planta forá­
nea una leyenda extraña? ¿Cómo decir entonces que el criollo 
representaba los valores auténticos de una hispanidad en 
mudanza geográfica, sita en otra estructura socioeconómica, 
yen otro contexto étnico? ¿C6mo se explica que viejos valores 
medievales mantenidos sólo en ciertos ámbitos sociales pero 
no en las relaciones con el indio y con el negro, y que mostra­
ban (si se admite su existencia) la inadecuación de España y 
la modernidad, fuesen el origen de un posible o tentativo 
acceso a la modernidad, que en tantos aspectos niega al mun­
do medieval? ¿O estamos ante planteamientos mítico-místi­
cos, que en lugar de defender la tradición la liquidan por 
disfundonal, como se dice y se repite en los discursos de 
"nuestros Padres"? Y agreguemos la pobreza con la cual 
resulta caracterizada una "tradición" presunta y presumida: 
autonomía, independencia, rebeldfa, altivez. ¿Sólo "en" lo 
hispánico tiene sentido este conjunto? ¿Se volverá novohispá­
nico por viejo-hispánico si se relaciona con las circunstancias 
del nuevo ambiente? ¿No hay otras formas culturales, no his­
pánicas, que presumen de semejantes valores? 

Se nos dice además: 

El español ha sido esencialmente un país crítico e individualista. 
Fue también español el primer pueblo europeo que gustó las 
libertades personales.32 

Dejemos de lado sutilezas posibles sobre las ideas de "crí­
tico" e "individualista", y de "libertades personales"; de 
cualquier modo, si 10 fue, es cosa del pasado, y no es cosa de 
volver a insistir en esencias ocultas persistentes. No puede· 
caracterizarse a un pueblo por sólo una parte de su historia. 

32Ibid., p. 70. 

170 

, 
Sería difícil decir que el pueblo español ha sido así desde los 
Reyes Cat6licos; muy difícil sostenerlo respecto de la reacción 
fernandina y de aquel carlismo que rezaba por la conversión del 
Papa; más difícil sostenerlo visto lo que vino después, aunque 
hoy se reclamen y se consagren libertades y autonomías regio­
nales. Y Mario Briceño Iragorry agrega: 

... a pesar de nuestro mestizaje, somos cu1turalmente la conti­
nuidad de un proceso español. .. 33 

Aparte de que es muy discutible la relación entre mestizaje 
y forma cultural, y la continuidad de un proceso en circuns­
tancias tan distintas que ya el americano español, sin necesi­
dad de ser mestizo, se sabe distinto del español peninsular, y 
de la gran oleada inmigratoria de tiempos posteriores, que 
quitó características hispánicas a gran parte de América, y 
de 10 hispánico de América que se entregó o se vendió o se 
tuvo que dar por perdido por razones de fuerza; suponiendo 
que Mario Briceño Iragorry se refiere exclusivamente a Vene­
zuela, lo que no es necesario hacer, pues el caso es más que 
común en América Latina, no parece que en varios períodos 
de su historia se pueda aplicar 10 que dice respecto de la 
España colonial; que sobre 

... los delitos y faltas de las autoridades, y para encontrarles re­
medio en España se habló, se gritó y se escribió en todos los 
tonos.34 

Pero. . . ¿ hubo condenas? Además no fue así en la España de 
otros tiempos y respecto de sí misma, y tampoco si preguntamos 
por el conjunto de América Latina, así sea en el S. XIX o en el 
xx. El propio Mario Briceño Iragorry, visto el curso que toma­
ba en su tiempo la historia de España, se ve en la necesidad de 
quejarse (y de justificarse) de que se haya querido convertir a 

33Ibid., p. 72. 

34Ibid., p. 71. 


171 

http:tonos.34
http:personales.32


... el revisionismo de nuestra época hispánica en una manera de 
columna del neo-hispanismo, que toma el actual régimen 

de como centro de gravedad de toda hispanidad.35 

La histórica, España como centro de gravedad de nuestra 
civilización,es algo que vivirá con el tiempo, sobre el vaivén de 
los hombres, más allá de los mezquinos intereses del momento. 
La hispanidad tiene por ello un sentido de universalidad que 
rebasa los límites de una política de circunstancias. Esa hispani­
dad, total, intemporal, de donde emana el valor agonístico de 
nuestro representa para el mundo americano un factor 
de gravedad semejante al que representó el helenismo para la 
cultura mediterránea y a lo que constituye la latinidad para la 
civilización europea que busca por centro las instituciones 
romanas.:36 

De modo que se trata de la: 

... defensa de los valores diferenciales que dan fisonomía a nues­
tra cultura.37 

Se pasa pues, a una hispanidad abstracta, diversa del helenis­
mo y la latinidad, como fundamento de hispanidades, y que las 
comprende a todas (pues es total), aunque permita distinguir 
entre las varias que de ella se originan; y universal, sin que se 
aclare si se trata de la universalidad concreta de "lo hispánico" 
en el sentido hegeliano de formación cultural definida, lo que 
o bien justifica todo lo que se supone de fundamento hispáni­
co, o permite distinguir entre lo válido y lo no válido, sean 
o no vigentes; e intemporal, sea o no sometida a cambios en 
el tiempo, sin que se sepa si debemos atenernos a esa esencia 
o a sus manifestaciones, o a sus des adaptaciones respecto de la 
modernidad. esa esencia mítico-mística se deriva "el valor 
agonístico de nuestro , sin que se aclare el sentido de 
de "agonístico", dudosa interpretación, ni de "nuestro ge­
nío", del que no se sabe si resulta fundamento de lo positivo, 

p. 81. Se refiere al franquismo, naturalmente. 
p.82. 
p.83. 

172 


o de lo negativo, o de ambas cosas. De ese genio (¿Volks­
geist?) se nos dice que representa para el espíritu americano 
(¿espíritu dentro de un espíritu?), un factor de gravitación 
(¿en su dualídad americano-penínsular, o en su carácter de 
fundamento de ambas?), como 10 fueron el helenismo y la 
latinidad; sin que se aclare si se trata de su apogeo o de sus 
ecos, sin que se establezca un criterio sobre la validez de lo 
que queda como vigente, tal como cuando nos preguntamos 
por el sentido actual de la llamada "tradición clásica". Final­
mente, se aclara que se busca la de los valores dife­
renciales que dan fisonomía a nuestra cultura". Pero 
valores diferenciales" no son de por sí valiosos, pueden refe­
rirse a los negativos de una cultura, con las consecuencias que 
se derivan respecto de tal "fisonomía", que a esta altura de 
los tiempos hay que fundamentar para saber si no es una 
fisonomía postiza, o una máscara mortuoria, o la mera expre­
sión de una situación periférica o subordinada. 

Claro que hubo, como habiéndolos, dos mundos morales 
en pugna, pero lejos de estar divididos por una referencia cro­
nológica, venían coexistiendo durante el proceso hispánico. Desde 
los albores de la dominación española se puso de resalte el espíri­
tu que podríamos llamar anti-colonial.38 

esto último se pone de relieve la perspicacia con que 
Bricmo Iragorry agrega "dos mundos morales en pug­

a lo que cabe preguntar: esa diferenciación, ¿ se debe a 
las nuevas circunstancias?; ¿ se construye una forma no-espa­
ñola de hispanidad? (pues el mismo Mario Briceño Iragorry 
nos habla de "la cerril incomprensión española para el fenó­
meno americano", ciega para la nueva manifestación "de la 
angustia que es atributo de la estirpe hispánica") ;39 ¿se trata 

38Ibid., p. 85. 
39Ibid., p. 82. Si se relaciona esta referencia a "la angustia que es 

atributo de la estirpe hispánica", con la expresión antes mencionada del 
"valor agonístico de nuestro genio", parece hacerse presente una influen­
cia de Unamuno. 

173 

http:anti-colonial.38
http:cultura.37
http:hispanidad.35


de una reformulación de valores que ya no eran viables en la 
propia España? No tarda la respuesta: "Desde el siglo XVI 

existieron dos Españas".4o Sin embargo, es evidente que Ma­
rio BrÍCeño Iragorry no valora igualmente a las dos, yempren­
de la crítica a los Borbones, aunque en otros textos la había 
iniciado con los Austrias. 

Por otra parte, tan ajenos no eran esos mundos: 

A las leyes del Reino, con vigencia general en las Indias, se agre­
garon, después las leyes que el Rey fue creando para los flaman­
tes dominios. No eran tan arbitrarias que el propio Monarca 
mandaba a sus Virreyes, Presidente, y Justicia que acatasen y no 
cumpliesen aquellas Cédulas en las cuales se abultasen vicios o se 
previese de su lectura que habían sido arrancadas con malicia 
de la autoridad real. Acatar y no cumplir fue la orden del Rey, ... 
(con) una conciencia jurídica que enaltece el tradicionalismo 
hispánico.41 

A este tradicionalismo recurre Mario Briceño Iragorry para 
defender: 

... a nuestra América criolla, visiblemente amenazada de ruina 
por el imperialismo yanqui y por el entreguismo criollo.42 
Nuestra consigna fue luchar contra toda materia de colonialismo.43 

Pero, ¿en qué medida era otra España, la que cumplía con 
la orden real?; ¿cómo se explica que así fuese siendo órdenes 
de un Rey que no habría tenido sentido en la España medieval, 
la cual si revivía en los Cabildos de América organizados por 
disposiciones regias, prolongaba un municipalismo hispánico 
que en la península moría? ¿Se condice con qué tradicionalis­
mo?; ¿con el que da la espalda a la modernidad y deja que otros 
tengan superioridades técnicas que complementan la obra de 
los antiguos piratas, en contra de una presunta hispanidad?; 

40Ibid., p. 89. 

41"Sentido y funci6n de la ciudad" (1952). Op. cit., p. 104. 

42"La leyenda dorada" Op. cit., p. 91. 

43"Sentido y funci6n de la ciudad" Op. cit., p. 116.' 


174 

¿que vuelven a valores medievales que no sirven frente a las 
circunstancias de la modernidad?; ¿es acaso así que superare­
mos toda forma de colonialismo?; ¿no es acaso preciso luchar 
contra el "entreguismo criollo", que es tan criollo como lo va­
lioso de nuestra hipotética tradición?; ¿ sólo lo criollo, dentro 
de nuestros múltiples orígenes étnicos y culturales es 10 que 
importa?; ¿qué se entiende aquí por criollo?: ¿una genealogía, 
una situación social, una adhesión a valores, un arraigo a for­
mas de vida y a exigencias del medio, una respuesta a los 
problemas del medio? 

Sobre estos temas hay un texto. fundamental de Mario Bri­
ceño Iragorry. él nos dice, hablando del gusto por las 
antigüedades, que en ello ve: 

. .. un retorno espontáneo hacia los símbolos de nuestra verda­
... 
! 	 dera historia. Por lo menos hay un deseo ostensible de buscar 

algo suntuoso entre las formas que sepultó la tolvanera reacciona­
ria, y algo que, aunque menospreciado por las generaciones ante­
riores, es nuestro, o quizás lo único nuestro, como expresión his­
tórica de un sentido artístico y como testimonio del propio tem­
peramento ,creador del español. ...Aunque en realidad lo im­
portante no sea poseer vestigios hispánicos, sino ser vestigios de 
España, al modo como interesa a Francia e Inglaterra, según decir 
de Chesterton, ser restos de Roma, más que poseer ruinas ro­
manas.M 

El gusto por la antigüedad y el pasado es tema ajeno al de la 
tradición; puede expresar una necesidad de buscar raíces, 
mera novelería por lo que no es nuevo, veneración por lo 
histórico humano, y aun por sus antecedentes, como el respeto 
por los signos petrificados de un trebolites; o atadura a la 
forma social que le dio origen, pues es de preguntarse si se 
puede venerar lo que usaban los señores sin venerar la esclavi­
tud. La atracción por el pasado es tan ambigua como cualquier 
actitud humana objetivada. Esas formas antiguas, desechadas 
por la "tolvanera reaccionaria" son frutos del "temperamento 

44"EI sentido de la Tradición" (1951). Op. cit., p. 114. 

175 

http:colonialismo.43
http:criollo.42
http:hisp?nico.41
http:Espa?as".4o


creador del español" (¿en qué quedó el indio, y el negro, y 
su aporte?). y si lo que importa es ser vestigios de España, 
esos mismos vestigios no son exclusivos ni excluyentes. Ser 
vestigios es axio1ógicamente dudoso, como si dijésemos que 
somos vestigios de la Edad de Piedra; lo que puede importar 
es ser vestigios de algo valioso y ahora a venerar. Queda claro 
que no es lo mismo, como con su habitual sagacidad lo ve 
Mario Briceño Iragorry, ser que poseer vestigios, los que 
pueden valer según el modo en que se sean o se posean. Sin 
embargo, entre "ser" y "poseer" no hay una diferenciación 
fácil, y no existe en el texto que \CA'~Ulla<UH'J'" 

Por otra parte, el texto se refiere más a lo que es legado, 
o a lo que es herencia cultural, que a la tradición en sentido 
estricto, según la diferenciación que ya hemos tentativamente 

pasados que se incorporan a un modo de ser, 
pero no por eso valen; y hay restos que valen más que 10 que 
se es. Es importante para Francia e Inglaterra aquello de 
Roma que quedó incorporado en sus costumbres, ideas, senti­
mientos, instituciones, que se ha sostenido a lo largo de una 
educación "tradicional", y es importante lo que en América 
quedó incorporado de España (de origen nativo, romano, ger­
mánico, moro, hebraÍco) a través de lo que trajo y no pudo 
olvidar el conquistador y el colonizador, como lo es lo que 
aportaron indios y negros, y las variadísimas corrientes inmi­
gratorias posteriores. Privilegiar la herencia hispánica no es 

mismo que privilegiar la tradición hispánica, lo que reque­
riría una fundamentación distinta; y es una elección que se 
proyecta hacia el futuro, hecha desde el presente, necesitada 
de otros fundamentos que el de haber sido un pasado nuestro: 
primero, porque hay múltiples posibilidades de estructuración 
estimacional del pasado; segundo, porque aunque hay datos 
irreversibles del pasado, no valen por ser tales, sino como mate­
ria respecto de la cual cabe tomar posición, la cual puede llegar 
a la ruptura, que no lo suprime, sino que lo supone, tal como 

176 

ocurrió en la Independencia. Pero por el significado estructu­
ral y operante de la "tradición") importa más la fuerza actual 
de 10 que como valor positivo invoca un pasado a mQdo de 
sus fundamentos, que ser vestigios, que los hay muchos y de 
muchas clases y son a valorar. 

De hombres y pueblos que se estanquen y no produzcan nuevos 
valores, puede decirse que ya han cerrado el ciclo de su vida.45 

Esta observación es exacta y grave. Sin renovación no hay 
presencia cultural. Pero cada forma cultural tiene su tiempo y 
su ritmo. 10 que biológicamente son etapas establecidas, no 
tiene ya sentido en el orden cultural, y menos en el mundo 
actual; y hay en América pueblos enteros en esas condiciones, 
que no son inmunes a los inevitables procesos de transcultura­
lización en un mundo cada vez más planetario, ya los que no 
podemos dejar como reservas zoológicas, ni podemos desaten­
der en sus posibilidades propias de transformación en relación 
con un mundo que es distinto de aquél al cual se han adaptado. 
Mario Briceño Iragorry tiene en vista una sociedad de otro tipo, 
y en vías de transición 

Pero los valores recientes que producen las colectividades son 
tanto más firmes y durables cuanto mayor sea la fuerza de los 
viejos símbolos que en ellos se transfiguran y con los cuales se 
hace el cotejo de sus méritos en el balance de una cultura.46 

¿Que sean "firmes y durables" constituyen un criterio de 
validez? ¿Cuánto duró la España peninsular que no era Es­
paña? Tal vez esa distinción entre fondo y forma 
cambiante esté en la de lo que ésta "tenga valioso y 
progresista'). De modo que el criterio del valor no está en la 

adición como mera tradición, ni en el fondo ni en la forma; 
y por eso mismo sorprende, porque se vuelven ininteligibles 

45Ibid., p. 116. 

46lbid. 


177 

http:cultura.46


I 

los "criterios de valor" de Mario Briceño Iragorry, que ponga 
conjuntamente como ejemplo de "modas abominables", el 
"mambo, los chicles, la pintura abstracta y la literatura existen­
cialista" ... 47 De ser así situamos "los valores" en un plano de 
gustos y de prejuicios e incomprensiones de carácter subjetivo 
y de confusión extrema. Que Mario Briceño Iragorry no guste 
de los chicles ni de Sartre o de Klee nada tiene que ver con 
posibles valoraciones objetivas en una situación cultural, y si 
su juicio puede ser tenido por un chiste de salón, es un mal 
argumento en el orden de un conocimiento cultural tomado 
en serio. 

Queda además completamente indeterminado el concepto 
de "fuerza de los viejos símbolos que en ellos se transfiguran"; 
¿son valiosos los símbolos como tales y se identifican con los 
que en el presente se transfiguran? ¿Cómo se mantiene la iden­
tidad en la transfiguración?; ¿son formas de un mismo fondo?; 
¿y acaso no se ha dicho que este fondo es inmodificable, y vale 
lo mismo en sus distintas formas? 

Tradición no es, como entienden muchos, un concepto estático 
que lleva a mirar ciegamente hacia los valores y sistemas pre­
téritos.48 

Resulta pues que no sólo hay sistemas, sino valores pretéri­
tos y no se nos da ninguna indicación de porqué ya no valen, 
ni qué relación tienen con el posible o hipotético fondo per­
manente en el que se sustentaría la tradición. Y como si esto 
fuese conceptualmente claro, se añade: 

Tradición como trasmisión de valores formados por los antepasa­
dos. de cultura que el tiempo nos transfiere para que, 
después de pulido y mejorado por nosotros, los traspasemos a 
las futuras generaciones.49 

47Jbid. 

43Ibid., p. 119. 

49Ibid. 


178 

Valores, pues, intraculturales; sin que quede en claro su 
relación con formaciones culturales que no son ajenas al cam­
bio histórico; legado de cultura, que en el contexto 'parece 
querer decir forma instituida (¿o institucionalizada?) de vida, 
la que, en cuanto forma, no se sabe en qué sentido puede ser 
pulida y mejorada sin cambios en su entorno, y si éstos no la 
transforman; a traspasar, ¿para seguir puliendo y mejorando, en 
un progresismo que como hecho y como doctrina es discutible, 
a pesar "de las leyes universales del progreso"? 50 Se agrega: 

Creo que ningún venezolano de verdad deje de evocar con nos­
talgia la libertad en que se desenvolvió nuestra propia barbarie 
antigua.51 

Esto es generalizable a toda América Latina, empezando 
por las páginas de Sarmiento; pero "barbarie" y "valores a 
transmitir" no son términos fácilmente compatibles, salvo en 
la emotividad del discurso retórico. Sobre todo, porque "bar­
barie" da origen a diferenciaciones que no escapan a la brillan­
te pluma de Mario Briceño Iragorry: 

El acto disvalioso, así se repita a través de épocas diversas, no 
debe mirarse en función ejemplar, sino como indicativo de la per­
manencia de un proceso que es necesario superar. . ..10 que 
produjeron los antiguos procesos de trasculturización, es necesa­
rio mirarlo en sus varios aspectos, para dejar como meros docu­
mentos de museo las formas heredadas que hayan caído en 
caducidad, y para extraer, en cambio, de muchas de ellas los 
valores capaces de nueva vigencia educativa.52 

Ya hemos admitido que en ningún medio se tiene por tradi­
ción 10 disvalioso de su pasado, por reiterado que sea, y en 
esto Mario Briceño Iragorry tiene completa razón. Pero, ¿có­
mo se compagina esto con la nostalgia de la barbarie? ¿Hay 
una barbarie buena y otra mala?; ¿es una realidad ambigua?; 

50Ibíd., p. 119. 

51Ibid., p. 130. 

52Ibid., p. 131. 


179 

http:educativa.52
http:antigua.51
http:generaciones.49
http:t?ritos.48


---

¿cómo, concretamente, referir esto a nuestro pasado caudilles­
ca?; ¿cómo saber cuándo una forma cultural es ya. caduca y de 
museo? Lo que es importante para saber lo que ya no es tradi­
ción válida a fin de superar "nuestro déficit con el tiempo",53 
que muchos americanos han juzgado, incluso Bolívar, que es 
lastre hispánico. 

VI. 	 Examen de otras tesis sobre 
la tradición latinoamericana 

Mario Briceño Iragorry, como buena parte de los tradicio­
nalistas en América Latina, invoca a "la tradición hispánica"; 
pero su planteamiento del tema no es frecuente, y la mayor 
parte del tradicionalismo hispanófilo, operante en grupos res­
tringidos de una cierta posición social, ha coincidido con lo 
que se identifica como ideas y valores de la derecha en la poli­
tica española. Lo que de España le importa a esa tradición es 
su viejo tono católico e imperial, conservador y autoritario.54 

A este respecto dice Luis Alberto Sánchez: 

Por tradición hispánica se conoce solamente la vinculada con el 
Imperio de Carlos V y su complejo vástago, don Felipe n. ¿Hasta 
qué punto se compadece ello con la esencia íntima del pueblo 
español? 55 

53"La historia como elemento de creación" (1942) Op. cit., p. 139. 
54"A partir de la consumación de la independencia y la consecuente 

división de las clases criollas surgió una ideología que podríamos llamar 
hispanismo que considera que lo específico latinoamericano es la cultura 
heredada de España, principalmente la lengua y la religión que nos 
unifican. Este hispanismo, patrimonio casi exclusivo de grupos conser­
vadores, fue antinorteamericanista durante mucho tiempo, como una 
forma de rechazo del protestantismo, pero su actitud ha venido cambian­
do por la amenaza comunista". Abelardo Víllegas, "Identidad y diver­
sidad de América Latina", Comunidad, Revista de la Universidad Ibero­
alm~n(;alla de México, X, 1975, p. 173. 

la tradición?" "¿Existe América Latina?" Lima, s. ed. 
1968, p. 135. 

y anota, con cifras demográficas de 1944: 
Nadie entre los 13 millones de negros de América Latina; nadie 
entre los más de 90 millones de indios y mestizos se sienteq repre­
sentados por una tradición blanca, europea, virreina! y absolutista. 
Sin embargo, éstos son los rasgos más visibles que a la "Tradición 
latinoamericana" asignan nuestros tradicionalistas.56 

Pero esto no es todo; Luis Alberto quiere mostrar 
que en esa visión tradicionalista hav deformaciones claras de 
nuestra 

Así cuando se habla de la "Tradición latinoamericana" identifi­
cándola con el catolicismo, se incurre en una exageración. Sin 
duda, la Iglesia Católica ha influido entre nosotros mucho más 
que las Metrópolis políticas. . .. Pero, escudriñando el tema, des­
cubrimos que los hombres más representativos del Continente, 
desde la Emancipación hasta hoy, con rara uniformidad, han 
vivido al margen de la Iglesia, 10 que no impide que ésta y 
aquéllos sean parte vivísima de nuestra Tradición.57 

Ese tradicionalismo que es una clara expresión pOl1tlca me­
recería un estudio aparte y pormenorizado, que podría mostrar 
cómo se utiliza en él la idea de tradición y se seleccionan los 
contenidos concretos que se le atribuyen; esa labor historio­
gráfica cae por completo fuera de nuestro propósito, pues una 
cosa es preguntarse por la tradición, y otra preguntarse por 
tradicionalismos. Sin embargo, vale la pena señalar que tal 
tradicionalismo se acompaña con entusiasmos nacionalistas, 
que el mismo Luis Alberto Sánchez considera contradictorios: 

El asunto adquiere mayor importancia práctica cuando encaramos 
la faceta nacionalista de nuestra supuesta "tradición", Los campeo­
nes del "tradicionalismo" han sido y son vehementes propugna­
dores de los antagonismos nacionalistas. Al acentuar los pseudo­
caracteres específicos de la "peruanidad", la "argentinidad", la 
"chilenidad", etcétera -no obstante su grito de orden: "Viva la 
tradición hispánica común"- siembran discordias, y a menudo 
avalan el fascismo.58 

56Ibid., pp. 134-5. 

57Ibid., p. 136. 

58Ibid.) p. 139. 


181 

http:fascismo.58
http:Tradici?n.57
http:tradicionalistas.56
http:autoritario.54


Pero también hay decepcionados de las tradiciones nacio­
nales, dotados de genérica inclinación europeista. Así, el joven 
Rómulo Gallegos decía: 

Europa es la civilización, y civilización quiere decir campos cul­
tivados, población, caminos, industria, cultura, disciplina social, 
conciencia social, ideales sociales. 
· . .la invisible penetración espiritual de la cultura representada 
por Europa. .. en nada afectaría a ninguno de los sedicentes y 
discutibles intereses continentales, ni a los nacionales tampoco 
como no sea el indigenismo que no es de esperarse que ninguno 
tenga empeño en conservar a estas horas.59 

La actitud Rómulo Gallegos no era sin embargo la de 
un antitradicionalista, pues su queja fundamental es por la 
ausencia de tradiciones: 

· .. las pocas que llamamos nuestras tradiciones y leyendas lo son 

tanto como nuestro idioma europeo. 

· .. hasta para poseer tradiciones tenemos que ir a buscarlas fue­

ra de nosotros.60 


Esas carencias hacen imperiosa una apertura hacia el mun­
do de la cultura europea, presentada como cultura universal: 

En cuanto a lo exótico, si a ver vamos, todo es y tiene que ser 
exótico entre nosotros, desde nuestros vestidos hasta nuestra 
cultura intelectual, y yo no creo que el más obcecado indigenista 
quiera proponernos que retrocedamos al guayuco como única 
indumentaria y al pedernal y al hacha de piedra por toda indus­
tria y civilización.61 

Sobre todo, exótica, o mejor dicho, extranjera, tiene que ser 
nuestra cultura. La experiencia de los siglos ha enriquecido el 
acervo del pensamiento y si pretendiéramos atenernos sólo a la 
muestra (sic: debe decir 'nuestra'), mezquina y tardía nos expon­
dríamos al fiasco de resultar a estas horas descubriendo la 
pólvora ...62 

59"Necesidad de valores culturales". El Cojo Ilustrado, XXI, N? 496; 
1912; Pensamiento político 1Jenezolano del S. XIX, Caracas, Presiden­
cia de la República, 1962, XIV, p. 562. 

6OIbid., p. 563. 

61Ibid. 

62Ibíd., p. 564. 


182 

Aquí no existe tradicionalismo hispanófilo en ninguna de 
Sl1S formas, ni tradicionalismo indigenista ni de ninguna clase; 
ni se habla del negro, el cual M. Briceño Iragorry pone por 
encima del indio. El joven Rómulo Gallegos aceptaba las ideas 
dc Sarmiento sobre la dicotomía entre civilización y barbarie, 
entre la ciudad y el campo o el monte; reconocía que en al­
gunas cosas nos parecemos a España, pero su meta cultural 
va más allá del ámbito latino, pues su elogio se dirige hacia 
Alemania y en especial hacia Inglaterra. Su intención naciona­
lista se dirige a la gestación de un patrimonio cultural, más 
que a la defensa de lo existente. Ante una supuesta identidad 
nacional o supra-regional, Rómulo Gallegos piensa que se 
trata de "pueblos en formación", lo que le permite condenar 
algunas actitudes: 

. .. entre nosotros tiende a privar aquel criterio estacionario que 
pretende hacer de la propia heredad el único feudo del espíritu ... 63 

Nada más diferente a las ideas de M. Briceño Iragorry, con 
su revaloración del pasado, su discriminación entre una Amé­
rica latina y una América sajona, como diferentes sistemas 
de valores, su tendencia a considerar fundamentalmente his­
pánica a la América Latina, a lo menos la de habla española; 
su valoración positiva de lo hispánico, cuya recuperación con­
vierte en meta para la defensa de una identidad nacional o 
también supra-regional frente a la penetración de sistemas de 
valores y de correlativas formas de vida que sería preciso 
techazar por extraños. 

Son de sobra conocidos los criterios de Sarmiento, a los 
que expresamente se remite el joven Rómulo Gallegos. Pero 
hay también formas muy actuales de europeísmo. Jorge Luis 
Borges dice: 

63Ibid.) p. 562. 

183 

http:civilizaci?n.61
http:nosotros.60
http:horas.59


----

¿Cuál es la tradición argentina? ... Creo que nuestra tradición 
es toda la cultura occidental, y creo también que tenemos derecho 
a esa tradición, mejor que el que pueden tener los habitantes de 
una u otra nación occidenta1.64 

Creo que los argentinos, los sudamericanos en general ... pode­
mos manejar todos los temas europeos, manejarlos sin supersti­
ciones, con una irreverencia que puede tener, y ya tiene, conse­
cuencias afortunadas .... Todo 10 que hagamos con felicidad los 
autores argentinos pertenecerá a la tradición argentina, de igual 
modo que el hecho de tratar temas italianos pertenece a la tradi­
ción de Inglaterra por obra de Chaucer y de Shakespeare.65 

Estas observaciones de Borges vienen a propósito de la pre­
gunta por la relación entre el escritor y los rasgos diferenciales 
de su medio nacional, idea que considera una equivocación, y 
que además es bastante nueva y arbitraria. Y, amén de obser­
var que el gusto por la literatura española tiene en su país el 
carácter de un gusto adquirido, añade: 

... la historia argentina puede definirse sin equivocación como un 
voluntario distanciamiento de España.66 

Esto último es bastante exacto en el caso argentino, y tal 
vez lo sea aun más en el caso uruguayo, donde no se dio la 
alianza política entre Iglesia y Ejército qee se ha dado en 
Argentina, con similitud de algunas situaciones sostenidas de 
la Historia española. 

No menos europeísta que Borges parece ser Octavio Paz, el 
cual, después de considerar que la literatura europea no es una 
entidad pero constituye una totalidad por las relaciones que 
existen entre las distintas literaturas nacionales, y de admitir 
que Estados Unidos se ha integrado en esa totalidad, al señalar 
los rasgos diferenciales de la literatura latinoamericana dice: 

64"El escritor argentino y la tradición". Obras Completas. Buenos 
Aires, Emecé, 1974, p. 274. 

65Ibid., p. 275. 
66Ibid., p. 271. 

184 

... nuestra real filiación histórica, lingüística y cultural (es) con 

el Oeste y no con el nebuloso "Tercer Mundo" de nuestros de­

magogos. Somos un polo del Oeste, un polo excéntrico, empo­

brecido y discordannte. 

La independencia Hispanoamericana no sólo fue una ruptura, 

sino una negación de España... una tentativa de sustituir un 

sistema por otro y de reemplazar el sistema monárquico, absolu­

tista y católico español por un sistema democrático, liberal y 

republicano. 

Nuestra Revolución fue un acto de autodecepción tanto como 

de autonegación. 

El primer capítulo de nuestra historia fue un desmembramiento, 

no un nacimiento. Nuestro comienzo fue negación, quebranta­

miento, disgregación.67 


Las confrontaciones efectuadas son incitantes; podrían com­
plementarse con la idea de tradición en indigenismos y africa­
n\smos, pero por el momento es aconsejable no dispersar el 
teIna. Sobre un tradicionalismo español hay un complejo 
abanico de opciones interpretativas y estimativas. Por eso, 
y en relación con lo explicado, puede ser de interés hacer algu­
na comparación con otros autores preocupados por la misma 
problemática que M. Briceño Iragorry, ante presiones extran­
jerizantes, cambios socioeconómicos y aludes inmigratorios, 
aproximadamente en su circunstancia, o en otro tiempo y 
lugar donde ya se habían dado problemas semejantes. La elec­
ción se hará según la ya indicada técnica de muestreo, pues el 
tema no es el de una investigación histórica sobre tradiciona­
lismos o antitradicionalismos. 

Con el sentido anunciado, oigamos la palabra de Mariano 
Picón Salas: 

La palabra "tradición" está resonando con patética insistencia 
en un momento curioso de la historia nacional cuando Venezuela 
experimenta los mayores cambios materiales, e inmigrantes que 
ya empiezan a contarse por centenas de miles ... 68 

67"A literature without cristicism". The time literary. Supplement, 
August 6, 1976, W 3882. 

68Mariano Picón Salas. "Pequeño tratado de la tradición". Crisis, 
cambio, tradición. Caracas-Madrid; Edime, s.f., p. 55. 

185 

http:disgregaci?n.67
http:Espa?a.66
http:Shakespeare.65
http:occidenta1.64


Planteada la presencia de un problema, M. Picón Salas 
nos ofrece un concepto de tradición, aunque aparezca en una 
pregunta: 

Junto a la historia pública y visible ¿qué cosa es la tradición, 
esa suma de recuerdos, hábitos y experiencias comunes que par­
ticularizan el espíritu de un como la vida de sus próceres, las 
ideas de sus pensadores, las formas jurídicas del Estado?69 

La distinción entre una historia "pública y visible" y otra 
historia que se desarrolla en otro plano, parece representar 
una influencia de ideas de Unamuno -y que éste no llegó a 
plasmar con c1aridad- entre la historia vocinglera y la historia 
subterránea o intrahistoria. Por ahora cabe señalar que impor­
ta la conjunción de elementos que se ofrece al hablar de recuer­
dos, hábitos y experiencias colectivas que particularizan la 
vida de un país. Quede a discutir si se trata o no de una 
"suma", o de una interconexión múltiple, que puede o no 
coexistir con otras formas de estructuración. 

Estas formas, como en la gestación de estilos musicales, 
pueden tener caracteres accidentales en su origen o también 
actuales pero seleccionados entre posibilidades múltiples de 
conexión, así como hay diferentes posibilidades en un sistema 
musical, y cada posibilidad elegida tiene su lógica selectiva 
interna, sin salirse de las reglas propias del sistema. No deje­
mos de señalar, sin embargo, la importancia que tienen en 
ese texto las ideas de "comunes" y "particularizadoras", tra­
tándose de "hábitos y experiencias". Tampoco dejemos de 
señalar que parece haber una cierta contradicción entre la 
presente coexistencia de esa "suma" junta a la historia visible, 
y que por lo tanto no coincide con ella, y su identificación con 
vidas de próceres, ideas de pensadores y formas jurídicas, 
cosas todas muy públicas y visibles, y que no guardan una 
relación suficientemente explicitada con la "otra historia": 

69Ibid.} p. 60. 

186 

Bajo la historia escrita, documentada y visible alientan como 
capas geológicas, como subsuelo madrepórico, este encantador 
misterio de la tradición. Histórico no es sólo 10 que tuvo éxisten­
cia objetiva, físicamente demostrable, sino también lo que se creyó 
o se fabuló. El mito y la creencia pasan a tener parecido valor 
histórico que el hecho mismo.70 

Hay aquí nuevas reminiscencias unamunescas. Pero, de nue­
vo desde el punto de vista del rigor lógico, no queda claro el 
nexo entre la historia visible y su subsuelo madrepórico. El 
mito y la creencia son también históricos, y muy documenta­
bIes y visibles y es ,dudoso saber qué se logra con atribuirles 
una existencia o presencia de capa geológica. Si tienen "pare­
cido valor histórico que el hecho mismo", queda por determi­
nar qué relación guardan con una tradición o transmisión 
intrahistórica. Por otra parte, es patente que, aunque se inte­
grt con elementos no-visibles o difícilmente visibles, la tradi­
ción tiene también y con fuerza elementos visibles. Mejor dicho, 
es fundamental la presencia de éstos, aunque no sea claro su 
sentido, ni la razón de los nexos entre sus elementos. Hay un 
legado, una herencia cultural, y una historia concretamente 
referida a un grupo, sin todo 10 cual no puede entenderse la 
conformación de una tradición particularizadora; pero una 
tradición como tal ha de expresarse en formas identificables y 
objetivamente manifiestas; es cultura objetiva, objetivante y 
objetivable. 

Picón Salas, tomando pOSlClon en las discusiones del mo­
mento, introduce la idea de "valor histórico", que no es lo 
mismo -y pensamos que él ha percibido las diferencias- que 
"valor de lo histórico", o que "lo histórico como valor". La 
idea de "valor histórico" admite cambios de significación se­
gún contextos: "aquello que vale para la historia", "10 que en 
lo histórico se hace presente como valor", "lo que en lo histó­

70"Pequeño tratado .. .",Op. cit., p. 61. 

187 

http:mismo.70


rico valía y nos sirve para interpretar un momento histórico", 
que de lo histórico vale para nosotros". Esto último puede 

relacionarse con la idea de lo que 10 histórico importa en un 
presente, a fin de tomar posición, positiva o negativamente; o, 
en un sentido más restringido, lo que entendemos que ahora 
vale, a lo menos para algunos, y 10 que se piensa que habría 
de valer, para algunos o todos. Dejando de lado estas distin­
ciones, que juzgamos posibles, y que más tarde nos han de 
importar mucho, pero que a esta altura de nuestro trabajo 
podrían tomarse como sutilezas, nos parece interesante la dis­
tinción que M. Picón Salas establece entre lo que se suele 
entender por tradición (y es evidente que ahora tiene en vista 
tradicionalismos muy concretos), y lo que no es sino nostalgia 
de tiempos idos: 

Hay en nuestro actual conjuro a la tradición un poco de nostal­
gia como si en un medio tan cambiante como el de Venezuela, 
nos dolieran los viejos usos y costumbres que sepultamos cada 
día. O vemos en el hábito o en el objeto sustituido, su valor 
añorante y no las imperfecciones que debió tener .... (lo que) 
nos servían como "tradición o realidad venezolana", era un con­
junto de fórmulas que habían perdido ya toda vigencia histórica)1 

Esta noción de "vigencia histórica" es perfectamente per­
tinente, y por nuestra parte ha de merecer un examen porme­
norizado, en el bien entendido que no es propia ni exclusiva 
de M. Picón Salas; parece significar lo que tuvo o tiene sentido 
para un momento históríco; y creemos que es en relación con 
este aspecto que deben entenderse algunas expresiones suyas so­
bre "lo folklórico" y sobre "lo hispánico". 

y las manifestaciones folklóricas de un país que recibe una gran 
corriente inmigratoria no podrían ser las mismas que las que 
prevalecieron hasta ahora, aunque mucho del subconsciente colec­
tivo y de la peculiaridad nacional habrá de trasmitirse a los nue­
vos pobladores.72 

7lIbid., p. 65. 

72Ibid., p. 66. 


188 

Ya la conquista de América en el siglo XVI indianizaba o mestiza­
ba -antes de que acabaran de cruzarse las sangres- al español 
peninsular cuyos hábitos alimenticios, forma de producción y aun 
estilos arquitectónicos, sufrían la influencia modeladora de la 
tierra)3 

En lo citado se observa: 1) que no se identifica lo folklórico 
con lo tradicional, ni con un pasado heredado; 2) que no se 
piensa en una unidad transtemporal, ligada a un supuesto ser 
nacional o a sus manifestaciones, con su génesis y su destino 
en tanto concreción expresada en el tiempo de una esencia 
metaempírica que como tal es intemporal, aunque sea tal como 
es para manifestarse en tal momento de un tiempo histórico. 
Esto va sin mengua del respecto por lo pasado: lo que fue 
folklórico, por ejemplo, merece nuestro respeto y su reconsti­
tu~ión o su identificación y eventualmente su restauración, 
sin perjuicio de que sea distinto de lo que ahora es folklóríco, 
y de lo que así será. La conciencia de una continuidad evocati­
va y de alguna manera presente aunque sea en el modo de no 
coincidir con ella, es un aspecto importante del reconocimiento 
de una identidad colectiva a través de un tiempo histórico 
axiológicamente signado. Además se observa: el reconoci­
miento de que desde su orígen hay en América una separación 
respecto de lo hispánico; que, por lo tanto, 10 hispánico no 
puede valer sin más paradigmáticamente; que, en todo caso, 
hay una diferencia entre el que llega y el que ya está; que lo 
establecido no puede pretender de por sí una resistencia a 
cambios, los que han de ser valorados según otros criterios 
que el mero hecho de cambiar, que puede ser para bien o para 
mal, tal como ocurre con el mero hecho de la permanencia. 
M. Picón Salas interroga: 

... debemos preguntarnos de qué especie de tradición se habla 
pues todo pasado por el hecho de haber existido no es en si 

73Ibid., p. 58. 

189 

http:pobladores.72


mismo venerable, y aun hay tiempos pretéritos de cuya memoria 
quisiéramos librarnos como de un mal sueño.74 

Esto está de acuerdo con lo que ya hemos dicho sobre la 
distinción entre pasado y tradición, así como hemos conside­
rado falsa oposición la de tradición y progreso. Respecto 
de esto último, M. Picón Salas distingue entre la tradición 
dinámica y tradición estática, pues, 

... es otra posibilidad de actualización y metamorfosis lo que 
marca la vigencia de lo histórico, que sin ello sería mero entrete­
nimiento de coleccionista o de maniático rabioso de cosas viejas.7' 

algo extraño ese desprecio por lo ya pasado, así sea 
uso o ya no vigente. Las "cosas viejas" pueden ser venerables, 
así se trate de cosas tan alejadas como piezas del paleolítico. 

la mera contemplación de una realización humana, por 
lejana que sea y por secundario que fuere su uso en su tiempo, 
hay un latido de humanidad, incluso cuando represente ele­
mentos negativos de una etapa histórica, o de una forma cultu­
ral, y es siempre un camino de acceso para comprender mejor 
a lo humano, aunque se exprese en modos que hoy juzgamos, 
desde el punto de vista del valor, como inhumanos. un 
sentido genérico, lo humano comprende lo que estimativamen­
te distinguimos como valioso y como disvalioso, o incluso es 
posible que no exista o no sea posible una forma cultural que 
no comporte aspectos negativos: no todo lo qúe juzgamos 
bueno o valioso en algún sentido es composible, y toda 
incompatibilidad en ese orden abre lugar para lo disvalioso. 
Sin embargo, la posición de M. Picón Salas parece relativizada 
o atenuada por una voluntad de distinguir en lo histórico 
entre aquello que ahora importa y abre camino para el futuro, 
y lo que es un impedimento para la acción requerida por los 
tiempos. De interpretarlo así, tendríamos por una parte lo 

74Ibid.} p. 59. 

75Ibíd., p. 66. 


190 

histórico existente y vigente, y por otra lo histórico existente 
pero ya no vigente. Al parecer, vigente se refiere a.lo que 
sigue teniendo sentido o a lo que admite, sin perder lo sustan­
cial de su contenido, posibilidades de cambio en sus manifes­
taciones, que lo vuelven operante o eficaz, positivamente 
actuante. Así puede entenderse la idea de tradición dinámica, 
y su presupuesta relación con lo intrahistórico como fondo 
valioso que se manifiesta en formas diferentes según los tiem­
pos, y valiosas positivamente en relación con su fondo. En 
cambio, por tradición estática sería necesario entender aquella 
que, aunque subsistente, constituye por su forma o por su 
fondo una instancia histórico-cultural que ya no ofrece posi­
bilidades estimativamente aprobables. Sin embargo la distin­
ción no siempre es fácil: 

La historia no es sólo la suma jactanciosa de lo realizado, sino 
la continua agonía con que cada generación se asoma a entender 
su destino,76 

Aparecen en M. Picón Salas criterios para discernir entre la 
tradición histórica valiosa y la no valiosa: 

Así el valor de la tradición histórica no radica en la liturgia o el 
elogio convencional que le prodiguemos, sino en el espíritu libre 
y ecuánime, en la tranquila justicia y comprensión ante la obra 
que nos legaron los muertos,77 

La conquista de esa tradición dinámica es la que nos hace falta; 
conciencia de esa continuidad histórica más que simple nostalgia 
ante las cosas que desaparecieron;' actitud crítica, combativa y 
viril ante el pasado en cuanto él ya contribuye a configurar lo 
venidero.78 

... revele en nuestra tradición lo que todavía tiene vigente y 
ejemplar contenido humano, lo que merece sentirse en presente 
y ayudarnos en la marcha hacia el futuro,79 

76Ibid., p. 69. 

77Ibid., p. 70. 

78Ibid., p. 71. 

79Ibicl., p. 72. 


191 

http:venidero.78
http:sue?o.74


----

f 

Estos llamativos textos son presentados como solución, o 
propuesta, ante los debates en torno a la tradición; sin embar­
go, su importancia radica especialmente en que plantean pro­
blemas, interpretativos Y de fondo, y sugieren cambios que 
interesa examinar. Ensayemos comentarlos, con cierta libertad 
en e! sentido de que el texto es a la vez "texto y pretexto", 
para conservar su fuerza sugestiva. 

En primer lugar, la tradición no vale por 10 que se dice de 
ella, o por e! cumplimiento de los ritos, sino por e! espíritu 
con e! que se la invoca. Se diría que, según sea el sentido de la 
invocación, es e! valor de 10 invocado. De ser así, e! "para 
qué" del tradicionalista (o de su adversario) no es separable 
de lo que la tradición del caso importe. El valor actual de la 
actitud resulta inseparable de! valor actual de la tradición a 
la que ella se refiere. Notemos, conforme a las distinciones 
hechas con los parágrafos iniciales, que aquí se trata de! "para 
qué" del tradicionalista o de sus adversarios, y no del "para 
qué" del antropólogo, por ejemplo, cuyo objetivo es diferente. 

En segundo lugar, se trata de una actitud calificadora, de 
carácter critico, en la cual se toma posición respecto de los con­
tenidos de un legado cultural. Esa actitud ha de ser instrumen­
to de acción para lo actual y 10 futuro; pero esto supone que 
10 actual y lo futuro están determinados según signos de valor 
y que no podría ser al10ra valiosa, aunque 10 haya sido antes, 
una tradición que conduce hacia un futuro que estimamos 
negativamente. Además ha de revelar lo que amén de tener 
vigencia tiene "ejemplar contenido humano", o sea que vale 
como modelo cuyo cumplimiento importa reiterar. O sea que 
esa tradición, identificable como tal a través de ese espíritu 
crítico, no sólo ha de existir en el presente, sino que merece 
sentirse en presente; de manera que es desde un ahora que 
juzga que se determina 10 que ella vale para ese mismo ahora 
y e! futuro que ese ahora tiene en vista. 

192 


Pero se pide que ese espíritu sea "libre y ecuánime", en 
una "justicia y comprensión tranquilas": ¿es esto posible o 
no, o lo es con dificultades? Desde e! momento' en que el 
texto no se refiere al examen de un antropólogo, sino a tomas 
de posición necesarias en relación con un presente histórico 
como problema vital en el cual se está, y no ante el cual se 
está, parece que esa actitud, si es posible, no es fácil. El pre­
sente apremia, interfiere en la distancia necesaria para la com­
prensión, el pasado que se hace presente invade e! presente del 
contemplador, que contempla inseparablemente acciones posi­
bles que no son indiferentes, de manera que a su vez el futuro 
invade el presente. Envueltos en una relación mutua, sujeto 
y objeto se condicionan, en el individuo y en su medio. 

Finalmente, 10 que propone M. Picón Salas parece te­
ner: una sola posibilidad práctica: la de! espíritu que está siem­
pre dispuesto en tener en cuenta el otro lado de la cuestión. 
Es una posibilidad con la que no estarían de acuerdo muchos 
que entienden haber ya elegido sin más, y probablemente en 
ese caso están los más de los tradicionalistas y de los antitradi­
cionalistas; es, sin embargo el único camino para un "espíritu 
crítico" . 

Conviene comparar los textos antes mencionados con algu­
nos de José Enrique Rodó, anterior en varios años, pero que 
se ocupa de los mismos problemas, y emplea una terminología 
muy semejante ("valor dinámico de la tradición", Rodó; 
"ttadición dinámica", M. Picón Salas). Rodó observa que el 
pasado (al que, según ya hemos visto que es común, identifica 
a menudo equivocadamente con la tradición, así como también 
incurre en el error de contraponer tradición y progreso), tiene 
otra presencia en Europa que en América: 

En Europa el pasado es una fuerza real y poderosa, la tradición 
existe con pleno prestigio y autoridad.SO 

SO"La tradición en los pueblos hispanoamericanos". Obras Completas 
Aguilar, s.f., p. 1204. 

193 

http:autoridad.SO


Surgen aquí varios aspectos de interés. Al parecer, esta 
manera de caracterizar el pasado europeo como fuerza actual 
y operante, desliza de manera implícita un juicio de valor 
positivo sobre ese pasado y su relación con el presente: aun­
que, en otras circunstancias, Rodó llegó a decir, respecto a la 
situación de nuestros pueblos, que nos encontrábamos 

... aliviados de la carga abrumadora de la tradición.SI 

Creemos que se hace patente una indeterminación que debe 
ser examinada. El "pasado" puede ser cuantitativa y cualtita­
tivamente escaso, como ocurre en los avances hacia zonas 
desérticas o muy escasamente pobladas, donde no hay un pasado 
socialmente organizado y coactivo, aunque no deje de haber 
un pasado en los miembros del grupo ocupante, o en el grupo 
como tal, sin perjuicio de que necesite adaptarse a las inno­
vaciones requeridas por las circunstancias. Sin embargo. la 
falta de un pasado suficiente puede pesar, tal como existen 
ausencias penosas. Inversamente, hay pasados excesivamente 
presentes que se convierten en trabas para la acción innovado­
ra, y que conducen a inmovilizarse en la repetición de lo 
inmemorial, o a perderse en una infecunda admiración retros­
pectiva. Por otra parte, un "mal pasado" puede ser fuertemente 
operante en el sentido de condicionar negativamente las posi­
bilidades actuales; y esas consecuencias, experimentadas desde 
un presente deseoso de otros horizontes, no se enlazan con la 
escasez o la abundancia de la herencia humana de tiempos idos, 
sino con su carácter defectuoso, su inadecuación respecto de 
lo que ahora apremia y necesita de otros apoyos, o los impedi­
mentos que ese ayer ha puesto para lo que quisiéramos factible 
en nuestro quehacer actual. Puede ahora pesar mucho, y ser 
"una fuerza real y poderosa", un pasado escaso y desdichado. 

81"El Centenario de Chile". Op. cit., p. 1204. 

194 

Rodó considera que la tradición, en Europa, tiene "pleno 
prestigio y autoridad". Estas notas son acertadas para carac­
terizar una tradición vigente, que señala hacia alguna' forma 
de deber-ser y de deber-hacer, y cuya existencia estimativo­
normativa se considera valiosa. Sin prestigio y autoridad hay 
prácticas establecidas, pero no hay tradición; en realidad, no 
se trata de notas extrínsecas, sino de elementos o aspectos 
constitutivos de la tradición. Al sobrevenir circunstancias cri­
ticas, por razones endógenas o exógenas, el fundamento de 
ese prestigio y autoridad es sometido a prueba, como sucedió 
con algunas tradiciones indígenas durante la conquista y con 
tradiciones coloniales con la emancipación. El factor tiempo 
puede ser importante, y originar una mayor capacidad de resis­
tencia; pero también es a valorar ante los problemas que plan­
tean las nuevas circunstancias. todo caso, el resultado de 
l~ situación crítica puede dar una pauta para medir la "fuerza" 
de una tradición, pero no mide sin más su "valor": puede 
triunfar en los hechos, y mantenerse, una tradición que no 
sea sino un conjunto de firmes perjuicios. 

Bien conocido es el esfuerzo de Rodó por poner de relieve 
la importancia básica de la tradición greco-latina: pero al con­
cretarse a nuestras tradiciones propias, Rodó toma especial­
mente en cuenta dos momentos: el del mundo colonial, y el 
siguiente a la gesta emancipadora. Respecto del primero, se 
limita a lamentar su interrupción, como consecuencia del in­
flujo de un idealismo abstracto en las creencias que dirigen el 
movimiento independentista: 

No es solo por su escaso arraigo en el tiempo que la tradición 
carece de valor dinámico en nuestra América. Es también por 
el tránsito súbito que importó la obra de la emancipación, deter­
minando un divorcio y oposición casi absolutos entre el espíritu 
de su pasado y las normas de su porvenir. En la América espa­
ñola, la aspiración de libertad, concretándose en ideas y princi­
pios de gobierno que importaban una brusca sustitución de todo 

195 

http:tradici?n.SI


lo habitual y asimilado, abrió un abismo entre la tradición y 
el ideal.82 

Rodó piensa que la magnitud de esa ruptura pudo no ser 
tan grave, si se hubiese sabido mantener lo que no representa­
ra un factor insuperable de resistencia o de retorno a un pasado 
a superar; con 10 que censura, por abstracto -es decir por 
falta de sentido histórico-, el curso que tomó el inde­
pendentismo: 

Los inspiradores y legisladores de la Revolución, repudiando en 
conjunto y sin examen la tradición de la metrópoli olvidaron que 
no se sustituyen con leyes las disposiciones y los hábitos de con­
ciencia colectiva, y que, si por nuevas leyes puede tenderse a 
reformarlos, es a condición de contar con ellos corno una viva 
realidad.83 

Hay aquí varios aspectos que pueden ser discutidos, pero 
que nos apartarían de nuestro propósito esencial. Tal como 
Rodó plantea el tema, se habría producido algo así como una 
continuidad cultural por ruptura, sin que entre el nuevo y el 
viejo tiempo exista un vínculo suficientemente sólido, sin que 
el nuevo tiempo haya tenido la capacidad de afrontar los nue­
vos problemas de una manera que permitiese su enlace con las 
respuestas que el mundo colonial había dado a los problemas 
viejos. Podemos dejar de lado estas consideraciones, por algo 
marginales respecto a nuestro tema, si observamos que Rodó, 
como expresión tal vez primitiva de los nuevos tiempos, ad­
vierte la importancia y la novedad de la noción de "patria"; y 
que en torno a ésta se gesta una tradición: 

Si la tradición de la colonia pudo ser desconocida y rechazada 
por los americanos de la Emancipación, porque en el fragor de 
la pelea la imaginaban irreconciliable con el sentimiento de la 
patria, el transcurso del tiempo daba lugar a otra tradición, esen-

82"La tradición ... " Op. cit., p. 1204. 

83Ibid. 


196 

dalrnente vinculada a aquel sentimiento, por cuanto nacía de la 
idealización de los hechos y los hombres que representaban el 
heroico abolengo de la patria, al filtrarse en la memoria popular 
y adquirir la transfiguración de la leyenda.84 . 

Rodó liga la tradición de la colonia, la que lamenta el gra­
do en que se ha perdido, con la tradición española ("repudian­
do en conjunto y sin examen la tradición de la metrópoli"). 
Pero ambas no son totalmente identificables: una cosa es la 
tradición de la metrópoli con su ámbito geográfico peninsular; 
otra, la tradición colonial, derivada e impuesta por la metró­
poli aunque se tratase jurídicamente de provincias, y que se 
basaba en una estructura socioeconómka que no s6lo era 
dependiente, sino que era distinta de la metropolitana. En 
España no había mitas y encomiendas, no había indios ni 
negros esclavos. Sus regionalismos, obedecían a factores distin­
tos de las condiciones de adaptación de un medio extraño y 
al extrañamiento motivado por la presencia directa de culturas 
diferentes, que además no eran homogéneas internamente. 
Esto sin perjuicio de que Rodó considere decadente la situa­
ción cultural hispánica. 

La gestaci6n de una tradición nueva se hace a partir de un 
conflicto armado, que no es tiempo adecuado para prudentes 
transacciones entre las urgencias de los nuevos tiempos y la 
existencia de instituciones que ya eran cosa del pasado. 
La inadecuación a las circunstancias, de las que padecieron 
los nuevos regímenes, no puede juzgarse simplemente menor 
de la que afectaba al antiguo régimen, en la forma que tuvo en 
estas tierras, a las que condenaba a un inmovilismo sin espe­
ranzas. Es fácil, y muchos son los escritores que lo han hecho, 
oponer lo hist6rico-concreto y lo racional-abstracto. La dicoto­
mía puede tener un fundamento, pero no es seguro ni mucho 
menos un signo axiológico, pues la razón puede abrir posibili. 

84Ibíd., p. 1205. 

197 

http:leyenda.84
http:realidad.83
http:ideal.82


dades aunque sean difíciles de transitar, y lo histórico cerrar­
las, perpetuando situaciones que ya no son admisibles para la 
conciencia colectiva. 

Si se comparan el final de la cita 82 y la cita 84, se encuentra 
un problema que despierta la atención. En una parte se dice 
que la emancipación "abrió un abismo entre la tradición y el 
ideal"; en otra, al referirse a la nueva tradición, Rodó dice 
que ésta nacía de una idealización de hechos y hombres que 
adquirían "la transfiguración de la leyenda". En lo primero, 
la tradición parece distinguirse de un ideal, de manera seme­
jante a como la realidad se diferencia de aquello a que se aspira 
pero que todavía no es; en la segunda, la tradición es mostra­
da como idealización retrospectiva, de manera que la tradición 
misma es ideal, o se hace real en la medida en que se vuelve 
idea rectora. Mas algo similar puede decirse de la tradición 
colonial, como de toda tradición: señala, identifica, realza 
aspectos seleccionados de un pasado, y su trasmisión es man­
tenida (o, en su caso, establecida) porque se entiende que 
es valioso lo que por ella se tradita. Entre la tradición colonial 
y la tradición independentista existe el conflicto entre un ideal 
y otro ideal, pero no la diferencia entre lo real y lo ideal, salvo 
que se entienda que la primera era ideal ya logrado, y la segun­
da un ideal cumplido hada poco y cuyas consecuencias no 
eran todavía plenas: con lo que el examen comparativo cambia 
de plano, y en lugar de comparar un ideal con otro contrapo­
nemos dos realidades que se apoyan en hechos ya pasados, 
aunque sea desigual su distancia en el tiempo. Parece que de 
ser así, los que ahora hablan de tradición comprendiendo am­
bos tiempos, como se hace en algunos tradicionalismos, en 
realidad seleccionan rasgos que son aproximadamente comu­
nes en uno y en otro, establecen una continuidad lograda por 
un escueto esquematismo, y enlazan las virtudes o las institu­
ciones coloniales que gestaron a los tiempos posteriores, con 
las que en éstos puedan entenderse en relación con antece­

198 

dentes coloniales. Quienes así piensan se afligen por la dificul­
tad de mantener ese esquema, que sólo abarca red,ucidas 
semejanzas, a las nuevas circunstancias de tiempos supervi­
vientes que obligan a reestructurar la visión selectiva de un 
presente y un pasado que ahora se integran con el agregado de 
otros elementos que todavía no poseen cumplidamente el tono 
de "lo habitual y asimilado", acreedor de respeto; o sea, se 
lamentan por lo que no es sino una nueva experiencia impor­
tante de innovación. 

Los "nuevos tiempos", en relación con un contexto históri­
co que obliga a cambios para afrontar con eficacia el desafío 
de problemas nuevos, conceden un lugar influyente a la idea 
de "progreso": Rodó la toma con cautela, considerando algo 
hipotética su parte de ideal, y agrega que: 

... el vicio al que tiende es el injusto menosprecio de la tradi­
ción: el del desconocimiento vano y funesto de la continuidad 
solidaria de las generaciones humanas; el de la concepción del 
pasado y el presente como dos enemigos en perpetua guerra, 
en vez de considerarlos en la relación de padre a hijo o de los 
obreros de sucesivos turnos, dentro de una misma ininterrumpida 
labor.85 

Ya nos hemos referido a la equivocada contraposición 
entre tradición y progreso: también en parte, a la complejidad 
de las relaciones entre el pasado y el presente. Atendamos 
ahora al punto fundamental de este texto: "la continuidad 
solidaria de las generaciones humanas". 

Cuando se habla de "generaciones" es necesario excluir la 
idea simple de sucesión. En primer lugar, dentro de un cierto 
margen de tiempo, que se desplaza pero en el cual se reitera 
el esquema de su contenido, las generaciones coexisten, se 
entremezclan, se "encabalgan" según dijera José Gaos. En 
segundo lugar, en la tónica de un momento cultural puede 

85Ibid., p. 1203. 

199 

http:labor.85


darse el caso de que dominen los viejos o lo hagan los jóvenes, 
hablando de promedios de edad; pero en lo histórico se trata 
más de la edad cultural que de la sociológica, y hay jóvenes 
viejos y viejos jóvenes. En tercer lugar, en sociedades comple­
jas o múltiples en cuanto a su sistema de ideas y de valores, 
en las distintas actitudes vitales se encuentran comprometidos 
por igual adeptos o partidarios pertenecientes a diversas eda­
des biológicas; y es en este plano que se dan continuidades y 
rupturas, sin perjuicio de la permanencia de una identidad 
colectiva que no excluye cambios. Esto muestra que son des­
afortunadas las metáforas usadas por Rodó: no hay ninguna 
comparación posible con turnos sucesivos, y menos con turnos 
fabriles donde la continuidad se da por razones extrínsecas 
al contenido espiritual de aquellos que los integran, entre los 
cuales no hay otra solidaridad que la determinada por las 
condiciones de trabajo; y no puede hablarse de continuidad 
solidaria ni siquiera en el caso de coparticipar en reivindica­
ciones eventuales. Tampoco hay comparación posible con el 
lazo de filiación que puede no engendrar continuidad ni soli­
daridad. Por otra parte, es una ficción afirmar que las genera­
ciones son solidarias. Es más: ni siquiera son solidarios los 
miembros de una misma generación biológica, que, como el 
conjunto social plurigeneracional, puede estar marcada por 
agudos antagonismos. A lo más puede decirse que se dan 
acontecimientos que afectan a todos, aunque no los afecten 
de la misma manera, ni en el mismo grado, ni en el mismo 
sentido. Una guerra civil, por ejemplo, afecta de alguna mane­
ra a todos; pero, hablar de solidaridad, sería tan peregrino 
como decir que son solidarios la víctima y el verdugo. Que 
un término no exista sin el otro no autoriza a hablar de soli­
daridad, concepto que en el orden cultural remite a actitudes 
o intereses que de alguna manera existen mancomunadamente, 
según concretas líneas de acciones coincidentes o convergen­
tes. Por último, no corresponde pensar en "una .misma ininte­

200 

rrumpida labor", lo que importaría el inmovilismo de un 
tiempo cultural, regido por una extraña uniformidad de pautas 
y problemas; la concreta vida histórica de una comunidad 
es otra cosa que una carrera de postas. 

En la relación de padre e hijo se da la sucesión biológica; y 
en tanto la sociedad humana, pensada en un cierto lapso de 
tiempo, 110 es posible sin esa relación, ésta es pertinente para 
designar una de las condiciones necesarias para la existencia 
y el mantenimiento de dicha sociedad. Dejemos de lado que 
el lazo de la filiación, además de su lado biológico, tiene su 
lado cultural; en diversas culturas ese lazo es concebido, inter­
pretado y valorado de manera muy diferente a la nuestra; pero 
es a ésta a la que se refiere Rodó, y no tendría sentido pedirle 
q\le una metáfora fuese más allá de esos límites. Pero dentro 
de nuestro ámbito cultural puede observarse que, salvo en el 
sentído jurídico, y a veces en un muy concreto campo afectivo, 
por lo general de tipo familiar, no hay un sentido medianamen­
te daro de "continuidad por sustitución", con la excepción 
de algunos tipos de trabajo, o de función social. También que 
el lado biológico puede tener circunstancias muy distintas 
de las de una continuidad sociocultural a modo de etapas 
que se suceden, como en el caso del hijo enfermo del cual cuida 
durante toda la vida el padre, o del hijo fallecido antes que el 
padre, o del que abandona su hogar y no regresa, etc. Son 
todas situaciones que no se dan, a 10 menos en la rhisma for­
ma, en el ámbito colectivo sociaL Por otra parte si en lo social 
hay experiencias graves que son comunes a más de una gene­
ración, también las hay que son propias de una (dentro de 
un cierto lapso), en tal medida que pueden representar facto­
res de una ruptura generacional, a la que muy poco le impor­
ta la sucesión biológica. Queda claro que estas líneas, más que 
una intención crítica, buscan apoyo en el texto para comprender 
mejor la idea de generación. 

201 



1 

11.11 

I~ 
Rodó agrega además "una nueva fuerza hostil al sentimien­

to de tradición"; 

Me refiero a las corrientes de inmigración cosmopolita, incorpo­
radas al núcleo nacional con empuje muy superior a la débil 
energía asimiladora de que el núcleo nacional era capaz.86 

Asistimos a ese naufragio de la tradición, y debe preocupamos 
el interés social de que él no llegue a consumarse.87 

De este texto, que ofrece sugestiones de interés en múltiples 
direcciones, especialmente en lo que se refiere al problema de 
la identidad colectiva, sólo vamos a retener ahora lo que se 
relaciona más directamente con el tema de la tradición. Rodó 
se refiere a la inmigración que llama "cosmopolita". Habría 
que preguntarse qué entiende por ese término, ya que en el 
Cono Sur, en su época, el alud inmigratorio proviene de Eu­
ropa, y fundamentalmente de los países de lengua latina, o 
de cualquier modo de los países que representan ecos de la 
herencia latina, incluso cuando se trata de orígenes centro­
europeos. "Cosmopolita" no parece un término adecuado para 
designar el carácter originario de esas corrientes; mucho más 
variada, en sus etnias y niveles culturales es, por ejemplo, la 
actual inmigración en Venezuela. 

Cierto es que Europa opera entonces como centro del 
"cosmos humano"; pero esto no basta para decir que Europa 
es, con sus nacionalidades diferenciadas, "cosmopolita". Sin 
embargo, pueden hablarse de un "cosmopolitismo consecuen­
cial", en el sentido de que se aportan fuentes culturales un 
tanto diversas, que la inmigración representa un cambio en los 
tipos y las técnicas de trabajo, que las nacientes y rápidamen­
te poderosas clases medias tienen una conciencia más abierta a 
10 que ocurre en el mundo y a nuevas ideas y problemas labo­
rales y políticos. Además, todo aporte exterior, salvo cuando 

86Ibid., p. 1205. 

87Ibid. 


202 

( 

( 

( 

( 
constituye comunidades cerradas que tardan en integrarse a « 
sus nuevas circunstancias, pierde parte de su contenido cultu­

(
ral, de su propia nitidez, ligada a su entorno geográfico e 

(histórico, lo que no ocurre en el mismo grado en las minorías 

extranjeras que gobiernan factorías coloniales; a la vez, dis­ ( 

minuye la fuerza con la que se mantienen costumbres locales, 
 (
ligadas con frecuencia a tiempos históricamente sobrepasados. 

(No parece que esto justifique hablar de 
(, 

... el lienzo gris de este cosmopolitismo que sube y se espesa en 
nuestro ambiente como una bruma.88 ( 

Menos parece fácil un juicio de valor sobre ese aporte inno­ ( 
vador que puede ser fundamental para superar problemas de ( 
una sociedad vetusta. Rodó cae en la añoranza de viejos tiem­ (
PG¡S, en lo que M. Picón Salas llamaría tradición "nostálgica". 

Esto se hace muy notorio cuando Rodó se refiere al colorido ( 

gauchesco en las puertas de la ciudad, como si se tratase de la ( 

presencia viva de un "genuino núcleo nativo"; parecería que 
 (
no advierte el lazo que ese pretendido núcleo, expresado en 

(formas curiosas o pintorescas, guarda con las formas de pro­
ducción agropecuaria, con las técnicas del transporte, con el ( 
tipo de propiedad y su rendimiento económico. Sin embargo (
Rodó, que no deja de comprender la parte necesaria y positiva 

) 

(
de ese proceso, encuentra una fórmula de interés para lo que 

(,creemos que se podría designar por la consigna "no perder 

demasiado el pasado": ( 


La norma debe ser no sustituir en nigún punto lo que constituye ( I 

un rasgo tradicional e inveterado sino a condición de que sea (
claramente inadaptable a una ventaja, a un adelanto positivo.89 

( 
y entiende que, desde el cuidado de las ciudades, costum­

(bres, fiestas, faenas y deportes, 
( 

88Ibid. 

89Ibid. 


( 

203 	 ( 

( 
( 

( 

http:positivo.89
http:bruma.88
http:consumarse.87
http:capaz.86


... todo puede contribuir a la afirmación de una manera nacio­
nal, todo puede contribuir a arrojar su nota de color ... 90 

La propuesta merece ser considerada; pero más que al 
tema de la tradición, pertenece al tema de la identidad colecti­
va y del auto-reconocimiento en un nosotros. 

VII. 	 Determinaciones finales sobre el tema 
de la tradición 

Se han realizado varias confrontaciones, la técnica 
de muestreo que hemos adoptado, entre varios textos repre­
sentativos de la ensayística que se ha ocupado del tema. Pero 
en las reflexiones a que obligaban las páginas de M.Briceño 
Iragorry que nos sirvieran de punto de partida para elegir 
ejemplificaciones, aparecía una especial interpretación 
la hispanidad, apoyada en una España paradigmática medieval, 
de la que provendrían fundamentales elementos de nuestra 
tradición. Este tema de la hispanidad merecería por sí solo 
una investigación diferente; por el momento, sólo nos interesa 
confrontar en torno a él, algunas muestras que contribuyan a 
poner de manifiesto su complejidad. 

La interpretación de lo hispánico que desarrolla M. Briceño 
Iragorry, al que seguramente acompañarían algunos historia­
dores latinoamericanos, es aproximadamente similar a la em­
pIcada por los liberales, y aun por algunos conservadores, hasta 
el golpe fernandino contra la Constitución en 1814, en 
cortes de Cádiz; tiene su ábolengo dentro del mundo hispáni­
co. Sin embargo, no es la tesis más admitida por los tradicio­
nalistas que invocan a la hispanidad como fundamento de su 

90Ibid. 

204 

quehacer político; y tampoco la admiten muy importantes 
escritores españoles. Oigamos a Miguel deUnamuno: 

... en el alma de España del siglo XVI, y por lo tanto en el alma 
de la de todos los tiempos y lugares. De todos los tiempos 
en primer lugar, porque España ha tenido un proceso mucho 
más homogéneo que se cree, una verdadera continuidad espiritual 

y esto es precisamente lo que le da más valor y más 
consistencia, aunque en ciertos respectos pueda, hoy por hoy pare­
cer que le perjudica en parte. Y esa íntima y permanente alma 
española, si llegó alguna vez a revelación y eflorescencia, fue, sin 
duda, en el siglo XVI. Hemos progresado mucho desde entonces, 
seguiremos progresando; pero las cualidades que habrán de dar­
nos a los españoles significación y valor históricos universales en 
el mundo son las cualidades que ent-onces pusimos de realce, si 
bien acomodadas a nuevas empresas y bajo nuevas formas. Po­
dremos dejar de ser católicos, dejaremos de serlo en el sentido 
ortodoxo de la Iglesia romana -tal es mi más ardiente deseo y 
esperanza-, pero con cualquier otra creencia mostraremos el 
mismo espíritu que como campeones de la contrarreforma mostra­
ron nuestros abuelos.91 

Podemos no extendernos en comentarios sobre algunos 
aspectos secundarios, pero que sin embargo conviene señalar: 
"el alma España", lo que es más o menos 10 mismo que 
hablar de "genio"; "de todos los tiempos y lugares", lo que 
apunta hacia un fondo metaempírico persistente y subsistente, 
aunque sus manifestaciones históricas no sean de igual valor; 
"podremos dejar de ser católicos", con lo que Don Miguel 
desliga el modo de ser del español y un modo de ser católico, 
cosa que discutirían los más tradicionalistas, pero mostrando 
"el mismo espíritu" de "campeones de la contrarreforma"; o 
sea que la hispanidad se expresaría en forma de intolerancia y 
de dogmatismo, sin que podamos saber qué pensaba el bueno 
-o no tan bueno- de Unamuno respecto de formas de ac­
tuar católicamente anticatólicas, si justifica, por españoles, 

91"La gloria de Don Ramiro". Por tierras de Portugal y España.
Madrid; Espasa-Calpe, 1964, p. 108. 

205 

http:abuelos.91


i' 

todos los excesos pasionales ligados a creencias o sólo los que 
están de acuerdo con las "cualidades" del siglo XVI, y deja 
fuera de tal hispanidad a los que han pensado en una España 
más acorde con otros tiempos. Podemos, según decíamos, 
dejar de lado esos aspectos, pues lo que importa por el 
momento son dos notas: una, que ahora se trata de cualidades, 
y no de instituciones (por ejemplo, que no se trata de fueros 
regionales, sino de modos de actuar); otra, que ahora se carac­
teriza a España por el siglo XVI y la contrarreforma, o sea por 
los Austrias, tan poco gratos a M. Briceño Iragorry. 

Vayamos ahora a textos de otro ensayista, Américo Castro. 
Después de comentar citas de Guzmán de Alfarache, nos dice: 

Vivir significaba para el pueblo rendir culto al cielo, a la tradi­
ción gloriosa y a la propia tierra, que era otra forma de tradición. 
Vivir fue igual a sentirse fluyendo dentro de una tradición que 
ha prejuzgado lo que uno ha de ser: "Nuestras vidas son los ríos 
que van a dar en la mar". Hubo un momento en que el pueblo, 
muy dentro del mesianismo islámico judaico, creyó que los tiem­
pos habían llegado, y que los Reyes Católicos significaban el 
logro de todos los sueños, la libertad de toda traba y tiranía. No 
tardó en sobrevenir el desengaño, aunque se produjo entonces el 
más extraordinario espejismo regresivo de la historia moderna. 
Como la forma de vida estaba encuadrada por la tradición de 
una parte, y el ilusionismo mesiánico de otra (en simultaneidad 
muy significativa), al fracasar éste no hubo otro remedio sino 
volver a aquélla. Entonces se produjo lo que pudiera llamarse el 
ritmo regresivo de la historia hispana, y así se entiende el hecho 
asombroso de que España lleve siglos intentando desandar lo 
andado y volver a los tiempos de los Reyes Católicos.92 

Ni Edad Media ni los Austrias, pues. Y esta actitud la com­
partieron Cervantes, Quevedo, Gracián; y aun escritores pos­
teriores;93 lo que no impide, sin embargo, que exista toda una 
dirección, de tendencia liberal, que ha condenado sistemática­

92L4 realidad histórica de España. México; Porma, 1954, p. 290. 
93Ibid., pp. 291 y ss. ' 

206 

mente la memoria de Fernando e Isabel, por cuanto culpables 
de la Inquisición, de la expulsión de los judíos, de haber puesto 

bases del desvío de España respecto de las posibilidades 
que entonces se abrían en el ámbito de la cultura europea. 
Américo Castro entiende que, habiendo sido España por siglos 
un lugar de coexistencia y de conflictos entre tres direcciones 
teocráticas -cristiana, árabe, judía- la dominación poHtica 
del vencedor condujo a la identificación de Estado y Religión, 
a que lo español se identificase con ser militantemente cristia­
no, con la consecuencia de que el modo español de ser cristia­
no se diferenciase del modo de ser cristiano que se gestaba o se 
había gestado en otros lugares de la cristiandad, y se cerrase 
a los valores progresivamente racionales en los que concluiría 
concretándose la modernidad. De donde la idea de "cristianos 
v~jos", "de limpieza de sangre" -que A. Castro considera 
d~ origen judaico--, la idea de España como paladín y baluar­
te de la cristiandad, la consolidación de la manera de interpre­
tar a España como la anti-Europa, la exclusión de lo hispánico 
para todo aquel que pretendiese una peligrosa novedad. 

Demos un paso más: Javier Herrero, al estudiar los orígenes 
del pensamiento reaccionario español, toma como punto de 
partida a Marcelino Menéndez y Pelayo y algunos discípulos 
de éste; y entiende que Menéndez y Pelayo ha respaldado con 
su autoridad la idea de las dos Españas, que se origina a fines 
del siglo XVIII y comienzo del XIX, en la lucha de la reacción 
española contra el pensamiento ilustrado. Al distinguir radi­
calmente entre heterodoxos y antiheterodoxos españoles, Me­
néndez y Pelayo, fiel al contenido cultural que se manifestaba 
desde los orígenes de esa idea, identifica los heterodoxos con 
extranjerizantes, afrancesados, y revolucionarios antiespañoles; 
e igual lo antiheterodoxo con 10 auténtica y tradicionalmente 
español. Además, al estudiar los que considera heterodoxos, 
se limita a referirse tangencialmente a los antiheterodoxos, a 
los que sin embargo considera de mayor valor intelectual que 

207 

http:Cat?licos.92


los representantes del pensamiento ilustrado. Javier Herrero 
acepta el desafío de estudiarlos directa y concienzudamente, 
y los resultados son categóricos: son autores que en general 
carecen de una buena formación intelectual, creadoramente 
nulos, sin ningún valor comparativamente con los gestores del 
mundo cultural moderno; copian mitos, fundamentalmente 
franceses, para mantener en todos sus términos el Antiguo 
Régimen, cuya restauración es defendida a modo de cruzada 
religiosa, conducente al exterminio por la violencia de sus opo­
sitores. Su innovación consiste en identificar la causa de Espa­
ña con la preservación del pasado, la conversión de España en 
campeona de 10 antimoderno, es decir en la anti-Europa, y 
por lo tanto convierten a 10 moderno y europeo en antiespa­
ñol, y así 10 hacen con los que piensan de otro modo dentro de 
España. En la cruzada contra Napoleón se vuelve igual 
a cruzada por España; ésta se vuelve igual a cruzada contra 
Francia; ésta igual a cruzada contra la Revolución; y ésta se 
hace igual a cruzada contra los españoles liberales y hetero­
doxos, cruzada por el trono y el altar, cruzada por la pureza 
del alma española. 

Javier Herrero estudia la formación de un conjunto de mi­
tos que se gestan como resistencia ante los avances del pensa­
miento ilustrado, y se difunden luego como banderas de 
resistencia frente a la Revolución Francesa; pero no son de 
origen español, ni tienen raíces españolas, aunque lograrán 
amplia influencia en España: 

La creación de esta mitología reaccionaria es un fenómeno eu­
ropeo. El conflicto entre Ilustración y reacción en España no es 
sino un episodio de ese movimiento que abarca la casi totalidad 
del continente y que se extiende incluso a América.94 

.. .los autores considerados por Menéndez y Pelayo y por sus dis­
cípulos contemporáneos como los grandes defensores de la tra­

94Los orígenes del pensamiento reaccionario español. Madrid; Edicu­
se, 1973, p. 24. ' 

208 

díción española, no tienen el menor contacto con la España del 
XVI Y XVII. Son tan europeos como los ilustrados; o quizás más, 
pues en la ilustración hay a través de Grotio y Pufendorf ecos de 
nuestros grandes juristas, pero nada hay de español en los discí­
pulos del Abate Barruel. Zeballos, el padre Alvarado, Rafael de 
Vélez forman parte de una corriente de pensamiento que ha surgi­
do en Europa como oposición a las luces y que cuenta, en la época 
en que éstos escriben sus obras más importantes, escasamente 
medio siglo. Nada hay, pues, de tradicional ni de español en los 
"grandes maestros de la tradición española".95 

Así, esos autores característicos del pensamiento tradicio­
nalista español, no representarían ninguna forma de continui­
dad con el clasicismo español, y serán radicalmente opuestos, 
por su absolutismo de tipo francés (Bossuet), y los mitos en 
que buscan sus fundamentos, "a la auténtica tradición españo­
la,!}que murió en el siglo XVII";% para ellos, la España del XVIII 

es 'la de la decadencia, por su afrancesamiento; y llegan a 
extremos pintorescos en su afán de reivindicar un pasado que 
identifican con costumbres peculiares, ligadas al alma española 
y a su modo de servir al trono y al altar. Capmany, se exalta 
ante la corrupción de los intelectuales y de las clases cultas, 
establece la conexión entre política y gramática y considera 
traición los galicismos; elogia la pureza de las costumbres pre­
servada por la ignorancia campesina y la virtud de las mujeres 
españolas, que han de ser muy patriotas, "por cuanto leen me­
nos y no pretenden saber tanto como los hombres"; es necesa­
rio volver al bigote y a la saba, a que las mujeres se cubran 
el rostro, usen mantillas y sayos; volver a la vieja dominación 
sobre las mujeres y los hijos, recobrar el garbo del modo espa­
ñol de caminar, abominar las afeminadas costumbres 
francesas.97 También Hervás y Rafael de Vélez se quejan del 
general afrancesamiento, se indignan no sólo con las ideas, 

95Ibid. 

%Qp. cit., p. 132. 

97Ibid., pp. 223-226. 


209 

http:francesas.97
http:espa?ola".95
http:Am?rica.94


11 
( . 

sino con las modas francesas, y hasta con la cocina y el uso de 
hornos franceses.98 Se comprende el llamado que aparece en 
el Diario de Santiago, en 1808, sobre el retorno a: "¡la España 
Antigua, la España vieja, la España bárbara!" .99 

Con esto, a lo que habría que sumar mucho más, especial­
mente en invocaciones a "la santa crueldad", se presenta otra 
manera de ver "la tradición española", identificada con barba­
rie e ignorancia por estos partidarios.IOO 

Véase otro ensayista, Eduardo Nicol: 

... la hispanidad no es otra cosa que el carácter común y distin­
tivo de los hispanoamericanos y de los españoles, aquello que 
constituye la unidad solidaria de unos y otros)Ol 

Pero esta unidad solidaria no existiría por dominio o pre­
dominio de lo español, por lo que E. Nicol distingue entre 
"hispanidad" y "españolidad". La América de habla hispá­
nica posee su propio ser, autóctono y original, que es una 
parte de la Hispanidad; sin que el hablar de partes permita 
pensar en una suma, sino en la unidad de un fundamento, que 
se expresa en modalidades distintas. La hispanidad de América 
habríase originado desde el primer contacto del mundo español 
y del indígena; pero representa un modo diferenciado-coordi­
nado de ser, según importa para no usar la expresión "las 
Españas"; 

No hay una España en España y otra España además en Amé­
rica. Si hay una España en América es inevitable que haya una 
América en España: no puede uno tener medio ser albergado en 
otro sitio sin albergar, uno mismo, la mitad del ser ajeno que es 
el de ese otro lugar)02 

98Ibid., pp. 162-3; Y p. 309. 

99Ibid., p. 232. 

lOOIbid., p. 379; pp. 390 ss. 

101El problema de la filosofía hispánica. Tecnos, 1961, p. 102. 

l02Ibid., pp. 100. 


210 

Pero ese ser propio de América no sería, como tampoco lo 
sería España, una unidad suficiente en el orden espiritual, tal 
como existe una separación política; y no ha de entenderse 
como causada por esta última, aunque en la Independencia 
habríase revelado. Y si para ser plenamente español no basta 
con ser castellano, para poseer la condición plena de hispani­
dad no basta con ser español ni ser americano, término entre 
los cuales no existe "extranjería espiritual", "ya que los hlspa­
nos son todos unos": 103 

Siendo como son dos especies del mismo género, ningún indivi­
duo que pertenezca a cualquiera de las dos podrá conocer y po_ 
seer íntegramente su propio ser si no conoce y posee esa mitad 
de si mismo representada por la otra especie. Rechazar la hispa­
nidad equivale para el hispanoamericano a perder algo de su propia , identidad por causa de un mero equÍvoco verbal. Correspondien­
temente, el español que cree de manera implícita que le basta 
serlo para tener suficiencia vital, para poseer condición de his­
panidad, vive ignorando que existe otra parte de su mismo ser: 
la que completa el ser general, genérico o generador.104 

Parece extraña la comparación que hace E. Nicol con las 
relaciones de especies y género; ni en el orden lógico, ni en 
sus aplicaciones al orden biológico, puede decirse que una espe­
cie, para ser plenamente tal como es, debe tener conocimiento, 
comprensión, intuición o 10 que se proponga, de las otras espe­
cies de un mismo género. Si se dice que es en el orden humano 
en el que esas posibilidades pueden pensarse, es necesario 
agregar que se ha demorado mucho, tal vez demasiado, en 
admitir la condición humana del otro; y se ha sostenido mu­
chas veces la existencia de diferencias raciales por las cuales 
no serían iguales los distintos grupos étnicos, aunque se acep­
tase la común pertenencia a una especie, más que a un género. 
E. Nicol, que realiza una crítica de los fundamentos racistas 

103Ibid., pp. 100 s. 

104Ibid., p. 99. 


211 

http:franceses.98


de corrientes pretendidamenú: avanzadas, como el indigenis­
mo, tiene un buen derecho a negar que su planteo se refiera a 
10 biológico, y a sostener que su tesis se atiene al orden de 
lo propiamente cultural. Pero aun así, las relaciones entre 
especies y sub-especies en tanto formas culturales son de una 
vaguedad extraña: no puede decirse que para comprender y 
actuar según unas culturas sea preciso comprender la esencia 
o algo así de las otras. Ni siquiera es preciso comprender y 
asimilar formas humanamente próximas; y la comprensión 
puede tener efectos conflictivos, desde que puede conducir 
al reconocimiento de incompatibilidades básicas. Son muchas 
las guerras civiles en las que se procura la destrucción del otro, 
sea por que no se le comprende o porque se le comprende 
demasiado, tal como lo observara Gaos. Aplicada al orden cul­
tural humano, la distinción por géneros y diferencias específi­
cas tiene importancia, pero necesita de cuidadosas precisiones; 
de cualquier modo, no parece apropiada para justificar lo que 
es algo así como "la interiorización de la otra mitad". 

E. Nicol habla de "lo que completa el ser general, genérico 
o generador". Aquí se desplaza nuevamente el problema. La 
"generacidad" parece designar una condición suficientemente 
común, que hace de "fundamento". En el campo de 10 históri­
co-cuIturalla noción de fundamento, salvo cuando queda deli­
mitada en el sentido de razón de formas de actividad, puede 
merecer recibo, siempre que sea propuesta con suficiente rigor 
crítico, y se pueda evitar el peligro de caer en el invento de 
entidades o estructuras metaempíricas que no ofrecen material 
para tesis controlables. Hay fundamentos históricamente ges­
tados, como la formación. de una nacionalidad que orienta 
conductas posteriores, respecto de las cuales el fundamento 
opera como generado y generador. Pero llevar esto al caso 
de la interpretación de las relaciones "espirituales" (léase: 
culturales) entre España y nuestros países es una hipótesis 
que necesita de cautela. E. Nicol sabe muy bien de las 

212 

diferencias entre los países de este lado del mar Océano, y de 
las que existen en distintas regiones españolas. En ninguno 
de los dos casos cabe pensar, sin dificultades serias, en una 
aplicación bien definida de las nociones de "parte" y "todo"; 
tampoco, en la idea de un fondo o contenido común en una 
y en otra tierra que el Océano separa, que fuese identificable 
sin reservas importantes, y menos en lo que sea común en uno 
y en otro lado del mar. E. Nicolllama "hispanidad" a ese ele­
mento común; pero es un nuevo término que vale si se muestra 
un concreto conjunto de notas objetivas como correlato suyo. 

y los problemas se agravan cuando E. Nicol convierte al 
género en especie de un género más amplio: 

En definitiva, y a pesar de sus complejidades, la hispanidad se 
reduce a una variante particular de la unidad latina, de la cual, 

<ji. por su historia y su porvenir, pueden decirse todavía cosas bas­
tante favorables)05 

Hay que dejar establecido que E. Nicol propone una 
hipótesis muy diferente de las que hasta ahora hemos exami­
nado. Pero creemos que, para nuestros propósitos, no es ya 
necesario proseguir con otros ejemplos, lo que sería tarea 
inacabable porque de hispanidades diferentes se ha hablado 
hasta el cansancio; lo que importa, es el conocimien­
to de la brumosa vaguedad, tan extrema que resulta con­
ceptualmente poco utilizable, en la que se sumerge la idea de 
"tradición hispánica". 

Lo expuesto está muy lejos de toda pretensión de represen­
tar un examen de la idea de hispanidad; es apenas un escaso 
muestreo dentro de una ensayística a la que le sobra fecundi­
dad, y que es merecedora de un largo examen. Sin embargo, 
está logrado lo que era objetivo propuesto: calibrar la viabili­
dad de las ideas ligadas a los usos de un término de importancia 
cultural innegable. "Hispanidad" es una palabra de interpre­

l05Ibid., p. 102. 

213 



tación y valoración múltiples, y por lo tanto inadecuada para 
caracterizar aun a la parte de habla hispana de América Latina, 
por cuanto no se sabe bien qué significa, salvo contextualísti­
camente. Por otra parte, lo que es de origen hispano tiene una 
cuantía y un peso diferente en diferentes áreas culturales 
latinoamericanas, y aun en subáreas: ni siquiera importa 
mismo en Argentina y en Uruguay, lo que es mucho decir, ya 
que son países extremadamente semejantes. Con esto se mues­
tra que carece de sentido hablar genéricamente de hispanidad, 
sin necesidad alguna de entrar en el examen de ostensibles di­
ferencias entre aquende y allende el Adántico, aun respecto 
de las regiones donde es mayor la herencia hispánica. En dife­
rencias se fundó el proceso independentista. Si así es respecto 
de las de habla castellana, si esas no son uniformes, 
si no hay una América española salvo lingüísticamente, menos 
importa la idea de hispanidad para una América latina, y me­
nos todavía para una América Latina. Todo esto no quita en 
nada la importancia cultural, y eventualmente geopolítica, de 
proyectos de vinculaciones concretas entre los pueblos de habla 
castellana, o de origen lingüístico ibérico, o latino; el primero 
de ellos puede juzgarse urgente y fundamental. 

La conclusión sobre la hispanidad responde a lo que era 
previsible después de haberse manifestado, al tratar el tema 
de la identidad, la falta de relación lógica entre un gentilicio 
y determinados contenidos histórico-culturales sometidos a 
transformaciones. Esa conclusión puede extenderse sin dificul­
tad a los buscadores de tradiciones europeas, indígenas, o 
africanas; pues, a la multiplicidad étnica y no sólo racial de 
América Latina, le corresponde una variada multiplicidad de 
fuentes de tradiciones. 

Así, sobre una supuesta europeidad se plantean problemas 
más o menos similares a los que se plantean respecto de la 
hispanidad. Lo europeo se divide hoy según nacionalidades, 

214 

( 

r 
( 

( 
es una realidad multiforme y el posible denominador común ( 
es demasiado genérico para que se pueda hablar de tradiciones 

(comunes, aunque existan una herencia y un legado ~Itural 
común. Usos y costumbres generales, por ser de todos en tanto ( 
característicos de un modo europeo de vida, y no ser por lo ( 
tanto de ninguno en particular, carecen de la fuerza identifi­

(
cadora de la tradición y de su capacidad o aptitud recognos­

(cítiva; más bien son concordancias, coincidencias, concomitan­
cias, concrescencias que señalan hacia momentos o aspectos ( 
sociales semejantes en países hasta cierto punto semejantes, ( 
pero que no importan como tradiciones propiamente dichas. 
De igual manera hay formas de comportamiento civilizado 
suficientemente parecidas y desnacionalizadas que se detectan 
con facilidad en América Latina. Por otra parte, la presencia 

~ 
de"tlo europeo, lo mismo que la de lo hispánico, está desigual­

(mente repartida, y difiere grandemente si se comparan países 
centroamericanos con países de aluvión inmigratorio blanco 
fundamentalmente europeo y no solamente español, y hasta 
cierto punto mayoritariamente latino, pero con muchos otros 

(
aportes blancos, europeos y del Cercano Oriente, como los 
países rioplatenses. 

El problema se repite para los buscadores de tradiciones 
indígenas y de tradiciones africanas. En cuanto a lo primero, 
no existen en América Latina tradiciones indígenas generaliza­
das, que sobrepasen determinadas áreas culturales; y aun en­

(
tonces muy raras veces comprenden toda el área. No había una 
tradición indígena común en el tiempo de la Conquista; las 
etnias indígenas eran marcadamente diferentes, respondían 
a tipos somáticos, a formas culturales diferentes y a niveles 
históricos diferentes, a sistemas de ideas y de valores diferen­
tes;l06 y cada etnia, y a veces cada subgrupo dentro de lo que 

l06C/. Walter Kriekenberg, Etnología de América (1922 Y 1929). 
México, F.C.E., (1946), 1974. 

215 



l 

1 

¡~·.".¡!.·1..\Ih ,! 

,1Jtl.:1 ,1 

puede entenderse por etnia, tenía tradiciones diferentes e in­
vocaba a ancestros diferentes, según costumbres diferentes. 
Vista la progresiva diferenciación cultural a la cual han condu­
cido los tiempos posteriores, hablar de tradiciones indígenas 
características es imposible. Todo indigenismo que vaya o 
pretenda ir más allá de un ámbito local restringido es forzado; 
y, en la medida en que es local, donde por lo general es retar­
datario y conservador, si es bueno localmente no hay ninguna 
razón para considerarlo bueno regionalmente o supra-regional­
mente. Por otra parte, 10 que ha sido bueno en un lugar y en 
tiempo pasado no tiene ninguna garantía de ser bueno en una 
nueva problemática sociohistórica. 

hay que perder de vista que a la extrema multiplicidad 
étnica de América Latina se agregan las grandes diferencias 
nacionales: hay países con gran mayoría blanca, y otros con 
similar mayoría india, o mestiza, o negra, además de tener 
estructura sociales muy diferentes. No se puede sostener que 
las tradiciones indígenas, que son variadísimas, puedan tener 
valor general, y menos para poblaciones que no tienen aporte 
indígena o en las cuales éste es casi inexistente. Esto es así 
incluso para los países con una considerable continuidad indíe 
gena, y cuyas tradiciones se pierden por ladinización (Guate­
mala, México, Perú); pues la ladÍ11ización, a veces definida 
como el acceso a otra mentalidad que la del inmovilismo indí­
gena, haya o no mestizaje biológico, funciona en muchos 
lugares como un acceso a la modernidad.107 ¿Qué sentido tiene 
el Popal Vuh para un bonaerense? ¿Qué sentido tiene una 
tradición guaraní para un uruguayo? ¿Qué peso tienen las 
tradiciones mayas para un venezolano? O bien son curiosida­
des, o bien son cosas dignas de saberse; pero en todo caso el 

José María Arguedas, Formaci6n de uno cultura nacional indo­
americana, México, Siglo XXI, 1975. R.E. Reina, N.B. Schwartz, E. 
Foulks: "Aculturación, modernidad y personalidad en Chinautla, Gua­
temala"; América Indígena", XXXVIII, 3, 1977, pp. '615-641. 

saber sobre tradiciones no es una tradición vital, salvo que 
llegue a serlo de modo indirecto, cuando el saber, a lo menos 
en el sentido de estar informado, se vuelve tradición, .10 que 
no es el caso. Por otra parte, no basta con contemplar pirámi­
des para decir que está viva y pesa cotidianamente la cultura 
constructora de pirámides, cuando ya no existen ni la orga­
nización social ni la religiosa que daban sentido a esas cons­
trucciones. Por eso no puede sostenerse que es a partir de 
restos indígenas que se puede hacer cultura propia en América 
Latina; salvo, tal vez, en algunas micro-áreas dispersas.los 

Tampoco tiene mayor sentido el invocar supuestas tradicio­
nes africanas. En primer lugar, es distinto rastrear el origen 
de tradiciones muy localizadas y sin carácter general, que 
interpretar y valorar el contenido de esas tradiciones. El aporte 
negro tuvo su proceso de acomodación en América Latina, y 
difiere de su origen, aunque se puedan señalar rasgos y com­
plejos de origen africano. Lo africano quedó desgajado, quedó 
desarraigado, y ha originado nuevas especies; se apartó de 
su contexto, se modificó readaptándose, perdió significacio­
nes, adquirió otras; en sus nuevas formas incorporó elementos 
blancos e indígenas, sus partícipes fueron negros de otras 

l08"Habrá que preguntarnos cuál es la cultura que consideramos co­
mo propia, cuál es la cultura que Europa ha impedido que desarrolle­
mos. Acaso se puede pensar en la cultura precolombina; la cultura indí­
gena existente antes de la Conquista. De ser ésta la cultura que consi­
deramos como habrá que ver ql1e relación tiene con nosotros. 
Si comparamos esta relación con la que nos ha servido de ejemplo, la 
cultura oriental, veremos que nuestra relación con la cultura autóctona 
americana no es la misma que la del asiático con la c111tura autóctona 
de Asia. El oriental tiene una concepción del mundo ql~e no ha dejado 
de ser oriental, no ha deiado de ser la misma de sus antepasados. En 
cuanto a nosotros. ¿podemos decir que nuestra concepción del mundo 
es la indígena? ¿Tenemos una concepción del mundo azteca o maya? 
La verdad es que ese tipo de concepciones son tan ajenas a nosotros 

las asiáticas. De no ser así, sentiríamos por los templos y divini­
aztecas o mayas, la misma devoción que siente el oriental por sus 

templos y divinidades. Lo que decimos de los templos y divinidades 
nademos también decirlo de toda la cultura precolombina". Leopoldo 
Zea. América como conciencia. México, UNAM, 1972, p. 35 s. 

216 217 



procedencias que el lugar de origen del rasgo o del complejo, 
y además de participar negros y mestizos participaron y parti­
cipan blancos e indios; y todos han contribuido a las reinter­
pretaciones y a la gestación de elementos ajenos al mundo 
africano original: así, la utilización del tabaco que se encuen­
tra en la "macumba" con un significado ritual. Que en la ma­
cumba brasileña sean detectables elementos yorubas, tal vez 
vía Dahomey, no autoriza a clasificarla como tradición afri­
cana; la macumba no es africana, y en general es incorrecto 
hablar de cultos afros en América aunque pueda hablarse de 
cultos de origen afro. El aporte africano ha gestado en lugares 
diferentes creaciones diferentes, que no son "tradición africa­
na"; la gestación ha originado distintas tradiciones locales, 
pero sin significación global para el ámbito latinoamericano.109 

Una situación cultural se define por sus contenidos, no por 
sus orígenes, aunque el conocimiento de los orígenes contri­
buya a la comprensión de los contenidos. 

Además la tradición en América Latina se ha diversificado 
desde la emancipacón y ha gestado tradiciones nacionales, dis­
tintas de la tradición colonial ibérica, que era una tradición 
dominante pero no exclusiva, aunque también fuese el único 
elemento que servía de común denominador. Se han multipli­
cado las tradiciones, las que a veces coexisten en una misma 
nación. Por otra parte, en tanto 10 histórico produce situacio­
nes culturales en las que se presentan múltiples opciones, 
desde que cada opción es selectiva respecto del pasado, cada 
opción es gestadora e identificadora de determinaciones dife­
rentes acerca de 10 que en relación con ese pasado es tradición, 
aunque por ser un pasado global pueda dar lugar a un fondo 
común. Los tradicionalistas no parecen invocar ese fondo co­
mún; si 10 invocan, no son tradicionalistas. 

109Además de los clásicos trabajos de Melvin J. Herskovitz, d. Ange­
Una Pollack-Eltz, Cultos Afroamericanos, Universidad Católica Andrés 
Bello, Caracas, 1977. De la misma autora: "Las culturas negras en las 
Américas", ECO, pp. 430-452. ' 

218 

En la tradición se repite el desdoblamiento de planos que se 
había manifestado al terminar el capítulo anterior. Lft tradi­
ción es, existe; pero se presenta de tal manera que es un deber­
ser vigente, un haber-de-ser que se pretende válido. Esa pre­
tensión puede ser injustificada: así, es en nombre de otro 
deber-ser que se puede ir en contra de la tradición, de tal ma­
nera que se produce un conflicto entre sus respectivas preten­
siones de validez. Que un deber-ser sea vigente no quiere 
decir que esté fundado, que esté asegurada su legitimidad 
exclusiva, que no pueda ser sustituido. 

La tradición es un elemento de la identidad de un universo 
cultural, y es un factor de su continuidad; pero no la condicio­
na, pues la tradición puede cambiar al mismo tiempo que se 
mantienen otros elementos suficientes para la determinación 
de la continuidad, tal cual ocurrió en los países que impulsa­
ron la revolución industrial. Esto muestra el carácter ambiva­
lente de la tradición; ésta puede ser un instrumento importante 
para la defensa de una identidad amenazada, siempre que se 
trate de una identidad valiosa, y según sea el sentido de la 
"amenaza", que puede apuntar hacia las exigencias impuestas 
de transformaciones valiosas. 

Queda ya suficientemente claro que la tradición, sin perjui­
cio de su gravitación diferente en distintos tipos de sociedades, 
funciona y puede funcionar como criterio de valor; pero es 
materia evaluable que no tiene de por sí un signo determinado 
de valor, pues puede variar su sentido en un medio concreto 
históricamente dado, así como admite estimaciones diferentes 
el quantum de su valer. La tradición no vale de una manera u 
otra por el mero hecho de ser tradición. Su valor como criterio 
es enjuiciable, aparte de que son enjuiciables sus contenidos; 
todo sin perjuicio de que en múltiples casos sean posibles in­
terpretaciones diferentes en cuanto a los contenidos, según se 
pudo apreciar al hacer un muestreo respecto de la idea de 
tradición hispánica. Lo que valga un cuerpo de tradiciones 

219 



~:I 
It-I, I ,, cuyos contenidos estén debidamente identificados es cosa liga­

da a una circunstancia histórica, y necesita de una fundamen­/If 
tación axiológica ajena al mero hecho de que una tradición 
sea. Ni un tradicionalismo ni un antitradicionalismo se justifi­
can sin más por causa de la tradición, sino por causa del lugar 
en el que queda situada la tradición en el proyecto vital colec­
tivo que se propone para los problemas que por su momento y 
su entorno acosan a un universo cultural. Cuál sea la valía de 
ese proyecto es una pregunta que no se resuelve con la invoca­
ción de tradiciones, cuyo sentido y por lo tanto cuyo valor 
no es separable del sentido del proyecto mismo, él mismo 
evaluador y evaluable. 

Desde que el tema de la identidad se orientó, en la primera 
parte, hacia la concreción por entrecruzamientos de varias 
redes identificacionales, se puede pensar que, correlativamen­
te, en el tema de la tradición puede importar la idea de una 
ca-tradición, sugerida por algunos antropólogos. Esta es una 
noción operacionalmente importante, que tiene la ventaja de 
apuntar hacia macro-áreas culturales, más que a áreas; pero 
no cambia el planteamiento de los problemas que se han 
detectado, por cuanto una co-tradición existente no es sino la 
vigencia de relaciones entre sistemas nomológkos, sin que 
esa vigencia diga nada sobre el valor de esos lazos de relación, 
aunque éstos en tanto vigentes pretendan poseer validez; pero 
esa pretensión no asegura la validez de lo que en esas relacio­
nes importa regulativa mente para un presente problemático o 
para un futuro en ciernes. La duplicidad de planos y su equi­
vocidad -el deber-ser vigente y el deber-ser válido- se repite, 
y nada hay que cambiar en relación con lo dicho en el tema 
de la identidad. Cómo sea posible abordar el problema que 
plantea esa duplicidad, es pregunta que tendrá que abordarse 
más adelante. Por ahora baste con señalar que la idea de 
ca-tradición se sitúa en el mismo plano en el que se ha elabora­
do la idea de identidad, y tiende a ratificar sus €onclusiones. 

220 

Tercera parte 

El problema de la autenticidad 

de América Latina 
", 



I. 	 Problemas en torno a la idea de autenticidad 
y su relación con América Latina 

La pregunta por la autenticidad es anómala; toda cultura 
da por descontada su propia autenticidad, y en todo encuentro 
de culturas se presupone que la cultura con la que se entra 
en relación es auténtica en tanto expresión vital organizada 
de una comunidad humana con caracteres propios. Los hele­
nós, al considerar paradigmática su propia cultura y tener a 
menos la de los pueblos que llamaban bárbaros, no dudaban 
de la inferioridad de éstos, pero tampoco de su autenticidad. 
Pero la interpretación que se hace de América por parte de los 
conquistadores, desde un comienzo pone en duda su autentici­
dad, al menos en el área de dominación hispánica: las culturas 
indígenas están inspiradas por el demonio; y por esta falsedad 
radical es preciso aportarles la forma verdadera de vida, la 
cristiano-europea, sin reparar que esta imposición puede en­
gendrar una situación cultural no apropiada, o desajustada, de­
terminada por un doble desarraigo: el de la cultura conquista­
dora, alejada de su ámbito, y el de la cultura sometida, cuya 
confianza en su propio sistema se destruye. No se trata pues de 
un problema de jerarquía estimativa, de comparación entre 
una cultura superior y otra inferior, sino de cultura verdadera 
versus pseudo-cultura. Se deja de lado que, en la lucha por 
la dominación, los conquistadores entran en contradicción con 
algunos de los fundamentos de su cultura, cuyas acciones 
violentas no condicen con sus principios cristianos, lo que' 
podría engendrar preguntas sobre su propia autenticidad 

223 

( 



subjetiva, y aun sobre la autenticidad de la cultura redentora 
que pretenden aportar. 

En la cultura europea la pregunta por la posible inautentici­
dad de sí misma tiene su origen en el Siglo XVIII, aunque sin 
el uso del término en cuestión, y limitándose por lo general a 
aspectos parciales, salvo Rousseau; el tema aparece ligado a 
una teoría de las ficciones que, a pesar de ser tales, fundamentan 
al orden político y religioso. Después, el pensamiento contra­
revolucionario consideró ficticio, abstracto, irreal, meramente 
racional y por lo tanto deshumanizado, al orden establecido 
por la revolución liberal burguesa. El inconformismo que se 
desarrolló a lo largo del siglo XIX prosiguió en la tarea de en­
contrar ficciones, y así acontece en movimientos de critica al 
orden social y a los fundamentos de su autoridad, y en movi­
mientos de protesta contra el mundo de las convenciones esta­
blecidas y del filisteísmo cultural. Sin embargo, salvo en 
esteticismos de vanguardia, no se llega a la crítica de la cultura 
occidental en tanto tal; sólo pocos, como S. Kierkegaard y 
Nietzsche, desarrollan un verdadero radicalismo, el primero 
contraponiendo la experiencia religiosa auténtica, que comporta 
un riesgo absoluto, a las formas religiosas convencionales, 
que se integran en modos aparentes de elegir en las cuales no 
se elige de verdad; el segundo, leyendo en el supuesto progreso 
la historia de una decadencia espiritual enlazada con creencias 
religiosas y morales que serían formas encubiertas, desviadas, 
de una voluntad de poder disminuida, que toma el malsano 
camino del resentimiento e invierte la tabla de valores del fuer­
te y del noble; uno y otro esforzándose por mostrar que el 
orden cultural existente se apoya en creencias malamente 
fictas, por cuanto no afrontan todas las consecuencias de lo 
que dicen creer, lo que produce un falso teísmo según Kier­
kegaard y un falso ateísmo según Nietzsche. En el siglo XX, 

con la difusión de la filosofía de la existencia se manifiesta 
en gran escala la pregunta por la autenticidad" con expreso 

224 

uso del término. Esas inquietudes de la cultura europea agra­
varon las dudas que el mundo latinoamericano tenía sobre sí. 

En América Latina la pregunta por la autenticidad, aunque 
no se usase el término, ha sido una constante desde la colonia 
hasta los tiempos del movimiento independentista, para crecer 
en gravedad y en insistencia hasta alcanzar un rango decisivo 
a fines del siglo pasado y principios del actual, y convertirse 
casi en una obsesión desde entonces. Es una pregunta que, 
aunque a veces se ha intentado en forma expresa, por lo menos 
a través de la hipótesis de un supuesto curso inauténtico del 
proceso cultural latinoamericano, muy a menudo se ha hecho 
presente de manera indirecta, a través de formas laterales de 
interrogación y de inquietudes, y siguiendo otras expresiones 
terminológicas. Si se tiene en cuenta esa multiplicidad de ca­
mi'nos, en parte paralelos y en parte confluyentes, es posible 
observar variados matices que se han manifestado o bien en la 
preocupación por un "qué somos", o bien en juicios de valor 
a veces esperanzados, más frecuentemente desesperados, res­
pecto de las posibilidades de lograr formas de convivencia de 

positivo. A través de la ensayística latinoamericana se 
puede encontrar una larga serie de temas ligados a la idea de 
"autenticidad": la desadaptación a las necesidades o a los 
tiempos; el desnivel histórico de una herencia cultural que 
había perdido sentido y no ofrecía puntos de apoyo para supe­
rar dificultades apremiantes; la inadecuación de instituciones 
y de sistemas de ideas derivadas de otras circunstancias que 
eran ajenas; la multiplicidad de raíces cuyos resultados coexis­
ten pero no se compenetran ni originan una forma propia que 
haga posible una fecundidad creadora; la abundancia de carac­
teres expresivos de formas de imitación, de importación, de 
desadaptación; el sentimiento de inferioridad, o de menor va­
lor, o de menor capacidad, o de menores posibilidades, con 
el acompañamiento de la necesidad de un reconocimiento ex­
terno para cada logro; la falta de un proceso de maduración 

225 



I 
creativa, la presencia constante de la fascinación de modelos 
ajenos; la dependencia, expresada en una desproporcionada 
relación entre el consumo cultural de lo proveniente de fuera, 
y una capacidad de creación mirada con desconfianza en cuan­
to a su calidad; el desgarramiento interior, por la diversidad 
de orígenes o por la lejanía y la diferenciá con distantes puntos 
de apoyo; la falta a la cita con un supuesto destino histórico 
propio y diferenciado. Todo esto va mezclado frecuentemente 
con la idea de alienación, usada a manera de comodín verbal, im­
preciso y errátil, para salir del paso ante circunstancias en 
mucho diferentes. En todas esas expresiones parece manifes­
tarse un estado de desasosiego y de inconformidad motivado 
por fundamentos objetivos y de carácter colectivo, diferente 
de lo que puede afectar, de manera contingente, a individua­
lidades determinadas, sin perjuicio de que las frustraciones 
personales de algunos intelectuales se hayan expresado en 
doctrinas sobre dramas metafísicos de misteriosas esenciali­
dades regionales. 

En las discusiones acerca de la supuesta inautenticidad de 
América Latina, el término "autenticidad" y otros que circulan 
en calidad de similares o enlazados con el mismo se usan nor­
malmente sin mínimas exigencias de precisión conceptual. Por 
eso es necesario comenzar por identificar diversos usos, y exa­
minar si pueden fundamentar juicios de valor, o si son conse­
cuencias de juicios de valor implícitos, aceptados sin que se 
pregunte seriamente por su validez. 

La pregunta por la autenticidad de un ente, entidad o enti­
ficación, de carácter histórico-colectivo, dado lo que ya ha 
quedado establecido, se dirige a un tipo de realidad que se 
configura como tal por conjuntos de redes nomológicas entre­
lazadas y orientadoras de la acción humana, con sus criterios 
de identificación, de auto-reconocimiento y de hetero-recono­
cimiento, que a su vez también se entrelazan. Así hemos 
interpretado el modo de ser de toda cultura concreta, con su 

226 

proceso temporal y sus situaciones. La pregunta, por lo tanto, 
no se dirige directamente a modos de ser de individuos, que 
es el camino por el cual se ha orientado fundamentalmente la 
filosofía de la existencia, tan ligada al tema de la autenticidad, 
sin perjuicio de que ésta haya debido tener en cuenta las for­
mas de relación entre individualidades y su contexto extra­
personal. Preguntar por la autenticidad de una formación cul­
tural o de una situación cultural y de sus posibilidades, es 
punto que obliga a plantear de una manera nueva la pregunta; 
y para eso, como paso preliminar, es necesario precisar la di­
versidad de acepciones y de aplicaciones posibles del término 
autenticidad, y considerar sus consecuencias axiológicas. 

Auténtico, tiene el sentido de verdadero; por extensión, de 
ci¡:;rto, fidedigno, acreditado como tal, incontestable en cuanto 
a ~u modo de ser o su grado de valer. Así se califican hechos, 
en el sentido de efectivamente ocurridos o existentes; o propo­
siciones acerca de los mismos; o la manera necesaria de tener­
los en cuenta a los efectos de la acción. un hecho auténtico 
que se hacían sacrificios humanos en algunas religiones indí­
genas; es un hecho auténtico que Hernán Cortés envió a Espa­
ña relatos sobre sus acciones durante la conquista de México 
y las costumbres que pudo observar, sea o no auténtico lo que 
en ellas se dice o la interpretación dada de lo visto y oído; es 
un hecho auténtico que Las Casas protestó por el trato dado a 
los indígenas, aunque algunos discuten la veracidad de parte 
de sus relatos. Nada de esto se refiere a la pregunta por si las 
culturas indígenas eran auténticas, o lo era la española, o 
lo era la situación creada por su contacto cultural. 

Auténtico, puede significar legítimo, autorizado, que posee 
valor, que es válido y puede utilizarse como tal según un con­
junto de normas establecidas. La pregunta por la autenticidad 
de un documento, como una presunta Real Cédula, interroga 
por su correspondencia con las normas que le conceden fuerza 

227 



'.,;:~'I' 


(.. 
(-:
.... 

( 

W 
1!IlII¡:'...

• 


legal; y puede ocurrir que un documento lleve la firma autén­
tica de una persona, y en él se exprese una voluntad perfecta­
mente real y referida al ámbito de lo permitido, pero que no 

con los caracteres, los requisitos o las circunstancias 
necesarios para su validez legaL La por la autentici­
dad de una moneda interroga por su correspondencia con las 
normas que autorizan o han autorizado su curso legal; así, 
puede ocurrir que un arqueólogo descubra entre ruinas un 
escondite de monedas falsas, lo que sería un descubrimiento 
auténtico de realidades inauténticas, pero no por inauténticas 
inexistentes. Tampoco es éste el caso de la pregunta por la 
autenticidad de culturas o de situaciones culturales. 

Auténtico, puede significar importante, de relevancia poco 
la diferencia entre las proposiciones: "esto 

es un descubrimiento" y "esto es un auténtico descubrimien­
to. la última se hace claro que la palabra "verdadero" 
ofrece por sí misma esa posible diferencia de matiz; no todo 
descubrimiento verdadero es un verdadero descubrimiento, 
según se puede distinguir en español, ya que no en otros idio­
mas. Así también se dice: "este documento es una auténtica 
revelación de hechos que no se conocían". Pero encontrar 
nuevos datos sobre la historia de procesos culturales, nada 
dice por su sola novedad sobre la autenticidad de estos procesos 
mismos, o de las culturas a que pertenecen, o de sus coyun­
turas lústóricas. En este apartado la palabra que examinamos 
no se contrapone con falso, o con ni con ilegítimo 
no autorizado o sin validez, sino con 10 que es de 
común. 

Auténtico, puede querer decir genuino, en el sentido de 
engendrado u originado en forma coherente con sus funda­
mentos, sean o no éstos, y por 10 tanto sus consecuencias, mere­
cedores de respeto. Aquí puede deslizarse un error; pues 
genuino puede querer decir también que algo es tal como parece 

228 

ser, que no es mera apariencia, ni es falsificación. Es menester 
distinguir entre ambas acepciones. Algo puede ser considerado 
consecuencia coherente, y por lo tanto genuina, de un funda­
mento que se juzga ilegítimo. Los sacrificios humanos, el 
canibalismo o la antropofagia ritual, fueron vistos por los 
españoles llegados a las Indias como genuinas consecuencias 

fundamentos de vida colectiva genuinamente inspirados 
Del movimiento "hippie" se puede pensar 

que no es un genuino movimiento protesta; o que es un 
genuino movimiento de protesta que va contra los valores 
auténticos de una sociedad, o que va contra los pseudo-valores 
de una sociedr:cd inauténtica. Genuino, y por lo tanto auténtico, 
puede ser lo que en un movimiento social se sostiene, o la 
manera como ese movimiento se cumple, o el lazo con sus 
fuMamentos, o los propios fundamentos. Todo esto supone 
enjuiciamiento según criterios por los cuales será preciso 
preguntar. 

puede significar de veras, de buena ley. 
este caso cabe la distinción en cuanto a la relación con 

otros y la relación consigo que es conveniente examinar pri­
mero en un caso individual; un auténtico", tiene un 
sentido diferente a decir: "es un hombre auténtico". A su vez, 
esto último obliga a un desdoblamiento: por una parte, res­
ponde a una idea paradigmática de "hombre", con los matices 
de cumplido, perfecto en su género, ejemplar en su tipo: "es 
un poeta auténtico"; pero, por otra parte, esto es diferente de 
decir que alguien es leal consigo, que supera los problemas 

autoengaño y de la mala ínsitos en la inestable y parcial 
conciencia sÍtuacional de quien actúa. Si esto es válido para el 
individuo, también lo es, aunque no sea fácil la transposición, 
para las culturas: hay culturas aproblemáticas respecto de sí, 
y culturas que no quieren problematizarse; hay culturas fieles 
a sus valores, pero que tienen la posibilidad de poner en juego 
los fundamentos de su fidelidad; tanto, que su fidelidad puede 

229 



volverse obstinación, abjuración de posibilidades autocríticas 
reales. Lo dicho vale también para el caso de las subculturas. 

se trata solamente de atender a problemas efectivos, o 
a posibilidades críticas, sino al carácter de aquello por lo que 
se problematiza. Un problema de fronteras culturales puede 
ser efectivo, pero no supone normalmente la pregunta por la 
autenticidad cultural; la crítica a soluciones poco eficaces pa­
ra dificultades de abastecimiento, tampoco. Ya es diferente 
cuando se pregunta por la relación entre las manifestaciones 
de una cultura y sus fundamentos, pues aquéllas pueden no 
representar adecuadamente a éstos; o la crítica a los funda­
mentos mismos, por pseudo-vigentes, o por vigentes pero ya 
no válidos: por ejemplo, por ser racionalizaciones de intereses 
condenados por la misma forma cultural. La autocrítica que 
se efectúa por parte de algunas minorías en la cultura europea, 
aptoximadamente desde mediados del siglo pasado, va por este 
camino; sin embargo, rara vez desemboca en el planteo de 
problemas de autenticidad global. 

Auténtico, puede significar original, valedero como propio, 
expresiól1 real de un sí-mismo individual o colectivo: "este 
gesto es auténticamente de Juan"; "se compottó como un 
español auntético"; "Cuauthémoc fue el auténtico hétoe de la 
resistencia azteca". Original puede aquí implicat tanto el sen­
tido de novedoso como de originario; un comportamiento pue­
de no ser novedoso, pero puede ser otíginado en cuanto a su 
pureza o su adecuación con su origen; también puede serlo en 
el sentido de ser la respuesta adecuada a una situación, 
supuesto el orden de valores que constituye a como tal 
y que en la situación entra en juego. En la medida en que en 
cualquiera de esos aspectos importe la individualidad personal 
o colectiva que se manifiesta, 10 otíginado se acentúa en el 
sentido de original. Es posible que este sentido se deslice hacia 
matices despectivos, irónicos, o de extrañeza ante costum­

230 

~ 

(. 

( 

( 

bres ajenas: "estos esquimales sí que son originales en sus 
costumbres familiares"; en este caso, original toma el sentido 
de propio y exclusivo, que no se repite en otros pueblos o en 
otros individuos, a los que parece extraño. Pero 10 propio pue­
de ser juzgado de valor negativo: "sólo X pudo hacer seme­
jante cosa"; "sólo gentes tan ineptas como éstas admiten ser { 
sojuzgadas así". Así se vuelve dudoso, en muchos casos, el 

(
sentido de una expresión, que necesita de su contexto para ser 

(descifrada: "Z se comportó como un verdadero aristóctata", 

puede señalar hacia la elegancia o el refinamiento de su acti­ ( 

tud como hacia su falta de concordancia con el lugar o con el 

tiempo. 


Auténtico puede relacionarse con autoría; de un cuadro 
(decimos que vale si es auténtico, supuesto que el autor o la 

e~ela o el estilo, valen; pero no vale, aunque sea auténtico, ( 
si el autor no vale, salvo el caso de ser su única obra valiosa, 
o ser valiosamente representativa de su tiempo. La autentici­

(dad como fundamento por autoría no vale por el solo hecho 
de ser seguramente tal; además, también es posible que el ( 
autor valga, y la obra sea auténtica, pero que ella no valga, 
por ser un logro menor, un trabajo de emergencia, un ensayo 

(frustrado. Un hacha de piedra vale para el arqueólogo como 
documento; puede servir para demostrar la antigüedad del 
hombre en un lugar, o para demostrar la existencia pasada de ( 
tal tipo de cultura. Su entorno y sus consecuencias para el 

(
investigador deciden de su valer, que no es igual si se trata 

(de una rareza o de un yacimiento sobreabundante de restos 
de ese tipo; puede ser importantísimo según los restos huma­
nos o cuasi-humanos que se localicen en las cercanías; puede 
poseer un contexto que demuestre o haga presumir que ya se 
dominaba el fuego. Si posee valor para un museo o en una 
colección, ese valor le adviene del contexto cultural en el cual 
figuró, y del contexto cultural en el cual ahora figura; en am­
bos casos, se supone una valoración de lo humano, o del pasa­

231 



i~ 
~ III~ 

do humano. Para el paseante inadvertido es sólo una piedra 
entre tantas. Es decir: una autenticidad debe ser reconocida, 

~~ 	 aunque no se individualice a un autor, tal como hablamos de 

~~I 	 una hermosa composición barroca de autor anónimo; pero 
además debe ser reconocido el valor del fundamento en el~ 
cual esa autenticidad se apoya. Pero ¿qué quiere decir "au­-t 	 tenticidad del fundamento"?; ¿remite el fundamento a otra 
cosa?; ¿qué le confiere valor? Decir que una cultura vale, 
¿es acaso lo mismo que decir que esa cultura es auténtica? 
Decir que una cultura es auténtica, ¿es lo mismo que decir 
que una cultura vale? Si una cultura es en tanto tal de carácter 
histórico, ¿no será necesario introducir las nociones de nivel 
histórico y de contemporaneidad, que difieren de la noción 
de coetaneidad? Pero, ¿acaso las nociones de nivel histórico 
y similares son meros hechos, o son criterios de valor, o am­
bas cosas? ¿Qué hacer con la idea de la decadencia de civiliza­
ciones, por auténticas que hubiesen sido y por auténtico que 
haya sido su proceso de decaimiento? 

Auténtico se relaciona también con la idea de autoctonía. 
"Autóctono" se dice de lo que es originario de la región en 
que se encuentra. Si se relaciona con la noción de autenticidad, 
significa que algo es verdaderamente originario de un lugar, 
genuino producto de éste. Así entendido el término designa 
una condición de mera naturaleza, que no puede fundamentar 
una valoración: algo es o no es originario de un lugar, pero 
esto puede ser bueno o malo, sin que sea bueno o malo por ser 
autóctono. No parece sensato facilitar la extensión de una 
enfermedad porque sea autóctona, ni negarse al uso de medi­
camentos porque sean foráneos. 

Aplicada esta noción a lo humano, en un plano biológico, 
resultaría que sólo son autóctonas las razas o las subrazas 
ong1l1arias de una región, lo que equivaldría a decir que tal 
autoctonía exige remontarse a los comienzos del cuaternario, 

232 

y aun al terciario; o por lo menos a sus primeros pobladores. 
Aplicada al orden étnico, sólo podría comprender a las etnias 
que se han gestado en un lugar; o, al menos, las que tienen un 
largo asentamiento en él. Esto hace dejar de lado el funda­
mentalísimo dato de las migraciones de pueblos, y de los con­
tactos y las transmisiones culturales. Pero una etnia no vale 
por el mero hecho de ser una etnia, sino por lo que valgan sus 
realizaciones culturales; no son éstas las que valen por provenir 
de tal etnia, sino que tal etnia vale por lo por ella producido. 
Por otra parte, a lo largo del tiempo una etnia pasa por dis­
tintas etapas culturales, que pueden considerarse de distinto 
valor. 

Si se quiere hablar de autoctonía cultural, resulta que lo 
valioso es lo propio; es la tesis de un etnocentrismo. Pero no 
todo lo que es propio de una etnia es sin más valioso, ni todo 
lo ajeno es disvalioso. A su vez, todo lo asimilable o lo asimi­
lado no es por eso valioso; nada es valioso por el mero hecho 
de ser asimilable. Ni lo propio, ni lo foráneo, ni lo transmisi­
ble y asimilable, son valiosos por tener lugar. Sin duda, ha 
de haber alguien que así valora; pues de otra manera no sería 
comprensible que su valor fuese vigente, así sea minoritaria­
mente; pero ese juicio puede ser errado. Nadie diría que, 
porque según costumbres autóctonas hasta donde alcanza la 
información disponible se hayan deformado cráneos, practica­
do sacrificios humanos, o realizado juegos rituales de vida o 
muerte, es necesario y valioso seguir esas prácticas; y lo mis­
mo puede decirse respecto de lo nativo, de lo folklórico, de lo 
popular, que pueden ser creaciones culturales muy originales, 
pero de mal gusto, y aun dañinas. Corresponde rechazar lo 
foráneo cuando es imitación deformadora de signo negativo, 
cuando introduce soluciones ficticias o crea problemas más 
difíciles de los que resuelve; en definitiva, porque es estima­
do negativamente. Pero la estimación es contextualística, 
según lo que tiene o no sentido en una actualidad operante; 

233 



1I 
por lo tanto, ni lo autóctono, ni lo propio, ni lo nativo, lo 
folklórico, ni lo popular, valen en el orden cultural por ser 
tales, por muy auténticos que sean. 

También "lo nuestro)) es en cuanto tal ajeno al valor; en lo 
nuestro hay de lo positivo y de lo negativo, incluso en aquello 
"nuestro" que nos sirve de guía de auto-reconocimiento. Por 
lo demás, "lo nuestro" es cambiante y transformable: a veces 
no nos reconocemos en lo que nuestro ha sido, o sabemos que 
es mera cosa de un pasado no reiterable, y que no tiene senti­
do reiterar. La doble posibilidad de lo positivo y de lo nega­
tivo se hace presente en las actitudes con las que pretendemos 
defender lo nuestro y enfrentarlo a lo ajeno: podemos conside­
rar propiamente nuestro lo malo de lo nuestro, tanto como lo 
bueno de lo nuestro; luego, nada es bueno o malo por ser 
"nuestro". Si la noción de "10 nuestro" es descriptiva, es mera 
materia para el enjuiciamiento estimativo. Si es explicativa, 
o bien remite a un mítico plano metaempírico, o bien remite 
a redes nomológicas más fundamentales; en el primer caso, 
no vale ocuparse de lo que es ficción, cuyo valor como ficción 
depende de su relación con su fundamento; en el segundo caso, 
nos atenemos a vigencias que no por vigentes son válidas, y 
que pueden ser rectificadas o pueden transformarse. Si se pre­
tende alcanzar directamente un plano estimativo, la razón de 
la estima no puede estar en lo supuestamente esencial por 
metaempírico, ni en lo más profundo o más condicionante de 
redes empíricas que no poseen por sí mismas garantía de su 
validez. 

Autenticidad se liga a veces con idiosincrasia. La idiosincra­
sia es históricamente variable. Además, es una mera compro­
bación fáctica, que permite orientar precauciones y crear ex­
pectativas de comportamiento promedial posible. Sólo tiene 
que ver con la idea de autenticidad en la medida en que se 
dice que es realidad que un pueblo haya llegado a ser tal cual 

234 

es; no sirve para encauzar juicios de valor, sino derivadamen­ (. 

te, en la medida en que se tiene por buena o mala la idiosin­
crasia en cuestión. Si se la juzga de valor positivo, se juzga 
positivamente el hecho de manifestarse según sus característi­
cas; si se la juzga negativamente, será positivo apartarse de 
ella, y aun el intentar modificarla. Si de un pueblo se dice que 
es perezoso, que no tiene vocación por la técnica y sus 
incesantes renovaciones, que es excesivamente pasivo y resig­
nado, que es indisciplinado o indócil, no se quiere decir que 
deba ser así, o que tenga que ser así. Aunque en general y 
promedialmente sea así, y no experimente la necesidad ni el 
deseo de cambiar, este cambio puede ocurrir por transforma­
ción de las circunstancias. La idiosincrasia colectiva es un 
producto histórico, entregado a la contingencia de lo histórico 
y "a la acción de la voluntad. No es admisible hipostasiarla 
atribuyéndole un carácter metaempírico o metahistórico, ni 
un valor deontológico. 

La estructura socioeconómica de una sociedad, su tipo de 
religión, sus instituciones, sus manifestaciones artísticas, sus 
realizaciones técnicas, no se fundamentan en sus característi­
cas psicológicas, ni se justifican por éstas. No es porque se 
tienen tales afectos que se explican las relaciones de parentes­
co, sino que es por éstas que se explican aquéllas. Las reaccio­
nes ante lazos de filiación, el afecto por el padre o por el tío 
materno, la relación con la suegra, son el resultado de una 
formación histórico-cultural que pura y simplemente es; y 
respecto a lo que pura y simplemente es, carece de sentido 
aplicar la noción de autenticidad. Si se pregunta en algún caso 
por la autenticidad de lo que es, esto se hace desde perspectivas 
de valor: así la autenticidad de una moneda o la de un dato 
histórico. Si una autenticidad vale, vale porque vale que lo 
juzgado auténtico sea tal; pero no vale por ser auténtico. Si 
esto es así en planos primarios, con mayor razón 10 es en pla­

235 



" 

•
'• 


nos más complejos. ¿Qué sentido tiene explicar la autentiC1­
dad del barroco por la idiosincrasia de un pueblo? 

Los sentidos examinados están en mayor o menor grado 
emparentados con el sentido etimológico del término autentici­
dad: ((lo que posee autoridad", aunque sea en un sentido lato y 
a menudo analógico. "Poseer autoridad" es otra cosa que una 
mera relación de fuerzas, aunque a veces la fuerza sea funda­
mento de alguna forma de autoridad, así se trate de fuerzas físi­
cas, o de fuerzas admitidas por un sistema (fuerza política, eco­
nómica, legal, cultural, tecnológica); en todo caso, en una cultu­
ra humana, una fuerza que se ejerce puede operar según redes 
regulativas, y sus hechos quedan subordinados a las posibili­
dades de fuerza de estas últimas. En un grupo delictivo puede 
mandar el más fuerte; también pueden hacerlo el más audaz, 
el más astuto, el más carismático. Lo mismo ocurre en una 
sociedad legal. "Poseer autoridad" remite, por lo tanto, a 
criterios de jerarquía y de justificación o de validación; es de­
cir, a criterios culturales. Lo meramente natural no hace 
posee autoridad, al margen del reconocimiento que le concede 
un sistema cultural. Esto es así incluso cuando acontecen 
"situaciones fuerza" en una coyuntura histórico-cultural: 
la imposibilidad de rebeldía contra lo que, para simplificar, 
puede llamarse "fuerza bruta", presupone el reconocimiento, 
y por lo tanto la autoridad, de valores que esa fuerza vulnera. 
Hasta el riesgo de sufrimiento o de muerte, o la lisa y llana 
aceptación de esta última, supone un sistema evaluaciones; 
preferir la esclavitud a la muerte, o la muerte a la esclavitud, 
supone evaluaciones según jerarquías. 

Determinado el ámbito en el cual corresponde situar al 
término "autoridad", es posible discernir en él dos notas: una, 
potestad, poder, capacidad, aptitud; otra, legitimidad o 
timación, validación, reconocimiento, decisión o realización 
valiosa o que es presumible que sea tal, y con la que es preciso 

236 

contar, tal como en el caso anterior. En todo ítem cultural 
existen "autoridades", a veces conflictivas o conflictuales. 
Cuando se dispone que Miguel Angel pinte la Capilla Sixtina, 
eso es así por decisión de autoridades, y el fundamento de la 
decisión está en que 10 ya hecho por él le otorga autoridad 
estética; cuando se dispone que se cubran algunos desnudos 
de la obra, eso se decide por autoridades, de otro orden y fun­
damento que el estético. 

autoridad un consejo de ancianos, un guerrero expe­
rÍlnentado, un shamán, un hábil cazador, el poseedor de títu­
los habilitantes, el que ha logrado éxitos científicos; en todos 
los casos es distinto el fundamento de la autoridad. Hay 
rebeldías contra autoridades; pero la rebeldía pierde su carác­
ter cuando obtiene autoridad. Dentro de un sistema cultural, 
ha'f subsistemas de autoridades; pero, ¿por tener autoridad 
son auténticos, al menos en la esfera de su actividad? El siste­
ma global, en tanto posee autoridad; no se duda de su 
autenticidad si se piensa sólo en su carácter de sistema; ¿pero 
un sistema es auténtico, por ser un sistema de autentificacio­
nes?; ¿no pide esto pensar en criterios extrasistémicos?; mas, 
¿cómo pensar en criterios extrasistémicos si se admite que, 
por histórico-culturales, los criterios de autenticidad no se des­
ligan de los sistemas concretamente existentes? 

Es pues un problema determinar la autoridad de un sistema. 
Puede servir de orientación metodológica el término del cual 
deriva el adjetivo auténtico: "authentes", dueño absoluto. Se 
podría aventurar esta hipótesis: una cultura auténtica es aque­
lla que es dueña de sí misma, o sea que sus coordenadas inter­
nas de autoridad dependen del sistema mismo, de suerte que 
el sistema global que se convalida a sí mismo es autónomo 
respecto de otros sistemas. Por abora, ésta es nada más que 
una hipótesis. 

Dentro de un sistema, posee autoridad lo que se dice o se 
hace las reglas que para el caso sean pertinentes; nada 

237 



posee autoridad por sí, en tanto mero hecho. Es a la luz de 
redes nomológicas que se determina cómo lo mentado o 
presente han de ser para valer de un modo dado. También una 
proposición que se formula se rige por redes que regulan la 
solidez de su fund¡1mentación, y por cuyo cumplimiento, más 
las que rigen sus premisas, vale por verdadera. Esto se refiere 
a si la proposición es o no valedera, según cómo ha de ser para 
valer de esa manera, que la acredita o la hace fidedigna; pero 
10 referido en la proposición posee a su vez su normatividad 
adecuada, que determi..fJ.a cómo ha de ser para valer identifica­
tivamente siendo esto o aquello. igual manera, lo dado o lo 
presente remite para su valer a un fundamento; todo preten­
dido valer-en-s! es inseparable de un contexto, de un sistema 
interpretativo-estimativo-normativo, a menos de suponer un 
fundamento metaempírico de lo que es y de lo que vale, con­
juntamente; suposición que, por otra parte, integra el sistema 
mismo, y es por lo tanto de carácter histórico-cultural, aun 
cuando racionalice su creencia en fundamentos que supone 
intemporales. 

Ya pueden extraerse algunas conclusiones: ninguna de las 
significaciones que han sido consideradas respecto del término 
"autenticidad" es de por sí un criterio de valor, por más que 
su uso con este carácter abunde y sobreabunde en la ensayÍsti­
ca. Lo legítimo y autorizado posee valor si su fundamento 
posee autoridad; la relevancia poco usual es tal según sistemas 
de valores concretados en redes nomológicas, cuya vigencia 
no constituye una demostración de su validez; 10 genuino, 10 
cabal, 10 originario, 10 autóctono, lo original, 10 propio, no 
representan sin más criterios para señalar valores positivos, 
pues todos esos términos admiten posibilidades negativas. Es 
posible ser genuinamente criminal, o cabalmente estúpido; 
algo puede ser originario, propio, autóctono, nuestro, caracte­
rístico y especificador, y al mismo tiempo ser reconocido como 
cosa lamentable. Una autoridad puede ser tal según las regu­

238 

laciones de un sistema nomológico; pero dada la multiplicidad 
de ítems de éste, y sus modos de cambiar parcialmente sin 
perder su identidad según se ha visto en el primer capítulo, 
el mismo sistema admite la posibilidad de que en disidencias 
presentes o en futuros posibles esa autoridad sea juzgada abo­
minable. Es más: en el caso de que algunas de las severas críti­
cas y autocríticas que tantas veces se han formulado respecto de 
América Latina fuesen correctas, cabría la posibilidad formal, 
que es algo más que verbal, de decir que América Latina es 
auténticamente inauténtica; claro está que en esto se juega con 
la multiplicidad de acepciones y, por ejemplo, se dice que es 
"verdaderamente" no-genuina, o no-original, o impropia de 
un supuesto sí-mismo colectivo que sea específicamente suyo. 
Esto hace necesario que el análisis se polongue hacia algunas 
ot1!pS interpretaciones ligadas al uso del término "autenticidad". ( 

II. Autenticidad, naturaleza y verdad ( 

Es frecuente poner en relación las ideas de autenticidad y 
de naturaleza, así se trate de la naturaleza en torno o de un 
supuesto modo propio de ser. 

"Naturaleza" puede significar el conjunto de los fenómenos, 
o sea de lo que aparece o puede aparece!' en el ámbito de la ex­
periencia humana. Si todo 10 que así se manifiesta es naturaleza, 
este sentido no tiene ninguna utilidad para cualquier pregunta 
cuya respuesta deba discriminar entre lo que aparece, según 
coordenadas de valor, de carácter selectivo. 

Por "naturaleza" puede también entende!'se el conjunto 
de lo que y que es independiente de la intervención 
voluntaria humana, que 10 modifica. Se hace un puente en 
vista de propósitos, y todo operar de esa manera es insepara­
ble de las redes interpretativo-estimativo-normativas y de las 

239 

http:determi..fJ


~~." 
I11' 

posibilidades técnicas de una formación histórico-cultural, la 
cual también actúa según fines sobre ella misma: se escoge una la 

I medicina, se practica una dieta, se organiza una revolución. 
~ En este sentido toda cultura humana es antinatural. El arte 
" de utilizar a la naturaleza contra sí misma existe en toda cultu­
I 

ra humana, aunque 10 ejerza a partir de lo natural: se produce 
I• el incendio artificial de un bosque encendiendo fuego según 
~ las regularidades que se llaman "leyes de la naturaleza". 
~: 

Supongamos que se introduce la idea de "naturaleza huma­'~l 
na". Si por esta expresión se entiende un conjunto de coexis­.. tencias y secuencias que son propias de la especie, se está ante 

,lIIIIIl características que por hipótesis son comunes a todos los 
miembros de la misma, y por lo tanto a todas las formaciones 'III! 

I histórico-culturales, de manera que no permite discriminar 
Ji! entre ellas ni juzgar de sus contenidos. Por otra parte, todas 

las culturas operan modificativamente con respecto a las incli­{" 
naciones, tendencias, aptitudes y disposiciones que puedan 
llamarse "naturaleza"; toda cultura, mediante sus regulacio­
nes y sus eventuales internalizaciones, es mediadora entre el 
hombre en tanto persona y su realidad biológica primaria, en I._••.: 

il tal grado que puede afectar a esta última, por ejemplo por 
condiciones en que se ha producido la concepción y las historias .. 
de los progenitores, y por la vida materna durante el embara­I 

zo, o por la ingestión de drogas. Que la cultura afecte al hom­~ .. bre en sentido biológico es materia para juicios de valor de 
fundamento cultural y no de fundamento biológico, pues 10 
biológico puro vale en la medida y en las condiciones en que 
le da valor una formación cultural. 

Cada formación concreta histórico-cultural constituye un 
conjunto de modos de ser según regulaciones ligadas a la vigen­
cia de sistemas de valores. Estos no pueden derivarse en 

_1 gún caso de lo que meramente es. Cuando, de acuerdo con 
una vieja y transitada fórmula, se repite que hcostumbre es.. 
240 

;.'.:·1···-:...',' 

I 
, --t: 

una segunda naturaleza, es frecuente que no se advierta que 
la idea de naturaleza se ha desplazado hada un uso metafórico, 
pues significa que se ha creado una internalización tal que se 
tiene por espontáneo el comportamiento que de una regulación 
deriva, y aun al hecho de tal regulación; pero tanto ésta como 
la conducta que se adopta son realidades histórico-culturalmente 
gestadas, por 10 general diversas en diversas culturas, por prin­
cipio rectificables, y en ningún sentido propiamente naturales. 
Si se pretende enjuiciar evaluativamente a una cultura según 
la naturaleza se presupone una evaluación de la naturaleza 
según un sistema interpretativo-estimativo-normativo, de 
carácter cultural; de modo que se presupone la validez de este 
sistema, el cual por 10 tanto no puede ser evaluado según lo 
meramente natural. 

" 
No es posible hablar, a no ser metafóricamente, de la "na­

turaleza colectiva" de un pueblo, situado en una de sus etapas 
histórico-culturales. Por tal naturaleza s610 se puede entender 
la descripci6n de las regulaciones nomo lógicas que lo caracte­
rizan dentro de un corte espacio-temporal, cuyos contenidos 
quedan enmarcados entre un antes y un después localizables. 
Tales regulaciones pueden traducirse en regularidades, con las 
consiguientes previsiones acerca de conductas, según proba­
bilidades aproximativas; pero las regularidades de la naturaleza 
no son regulaciones, aunque se pongan de manifiesto por con­
ductas humanas reguladas como las que tienen lugar al hacer 
experimentos. 

Las secuencias histórico-culturales de lo que acontece se 
explican por secuencias antecedentes, a lo menos en tanto éstos 
son condicionantes de posibilidades; a las cuales hay que agre­
gar tomas estimativas de posición de carácter actual, que no 
derivan ni con necesidad lógica ni con necesidad fáctica de lo 
pasado; pero no se explican por una "naturaleza arquetípica", 
que no puede determinarse sino a partir de lo dado en la expe­

241 



riencia y seleccionando según generalizaciones promediales o 
de importancia a efectos de caracterizaciones y de identifica­
ciones. El alma o el espíritu de un pueblo, el genio de una 
cultuta, son conjuntos de caracteres relativamente frecuentes 
que, en tanto moldean a las personas de un ámbito cultural, dan 
lugar a previsiones y expectativas dotadas de cierta probabili­
dad, si las circunstancias permiten una suficiente continuidad 
multigeneracional, sin perjuicio de excepciones y transformacio­
nes; no constituyen factores extrahistóricos de explicación 
de 10 histórico, y menos criterios evaluativos, que hay mucha 
distancia entre el modelo caracterizador y el modelo requeri­
ble. Son estereotipos que a través de la falacia de la falsa 
inducción, en la que se retienen los hechos que parecen coin­
cidir con 10 que se cree ver y se rechazan los que no coinciden, 
generan la noción cuasi-mágica de una naturaleza colectiva 
fundamentante de procesos histórico-culturales, como si no 
fuesen éstos su fundamento. Por otra parte, el estereotipo 
depende de perspectivas: lo que sobre América Latina se pien­
sa en los países altamente desarrollados no coincide con lo 
que los latinoamericanos piensan acerca de sí, salvo cuando 
éstos internalizan la perspectiva del otro y por el otro se juz­
gan. Esto tiene su interés en el tema de la autenticidad, pero 
no es decisivo, pues ni todos los otros piensan igual, ni piensan 
igual todos los latinoamericanos. De haber naturalezas arque­
típicas colectivas por las que se explicase o se midiese a lo 
histórico, estaríamos ante el caso de fatalidades y fatalismos, 
como Borges 10 ha advertido. 

Es hora de aproximarse a la noción de "verdad". En relación 
con ella, decir que un cuadro es auténtico puede significar: 
a) que es verdaderamente un cuadro; b) que es verdadera­
mente de tal autor o de tal escuela; e) que posee valor por su 
relación con el autor, o por su relación con lo que se hacía en 
cierto momento de una historia cultural, o con los contenidos 
característicos de un medio cultural; d) que posee valor por 

( 

( 

sus cualidades pictóricas, sea cual fuere su autor, y aunque 
exista un margen de indeterminación en cuanto a la épOCA o 

( 

al estilo. 
Las eventualidades expuestas en a y b se expresan en pro­ ( 

posiciones factuales; la e también pero en parte, pues supone 
la verdad de la relación, y además el juicio de valor sobre el 
autor o la escuela, o la época o el conocimiento histórico de 
un tiempo; por eso el cuadro puede ser muy malo e importar; ( 

"¡esto gustaba en aquellos tiempos!". Si su valor se apoya ( 
en el juicio de los entendidos, que hacen autoridad, la propo­
sición es meramente factual, a menos de reducit el enunciado 
a esta forma: "los entendidos juzgan así". En la proposición 
d) el problema se desplaza: si bien se puede preguntar por la 
verdad de la proposición en cuanto tal, esto nada tiene que ver 
co~ la idea de verdad, a no ser en el plano de su fuerza expre­
siva, de lo que hacer ver o lo que revela a quien lo contempla; 
pero es ajeno a la verdad de aquello a lo que se refiere, lo cual 
puede ser de orden mítico, o ser una abstracción de colores y ( 

formas, o una idealización de lo real, o la abstracta idealidad 
inmóvil de un rostro real móvil. 

( 

Esta falta de relación con una idea de verdad se da también 
en otros ejemplos de realidades histórico-culturales. Es verdad 
que tal reglamento está vigente, pero mañana puede ser su­
plantado por otro, y un teglamento no es más verdadero que 
otro. Decir que es verdad que existe tal costumbre, no es 
decir que tal costumbre es verdadera. Una obra estética puede 
ser bella o fea, buena o mala, mejor o peor; una ley, justa o 
injusta; una costumbre agradable o desagradable, eufuncional 
o disfuncional; una dieta, saludable o no. Todo ello tiene 
lugar en un contexto evaluacional, pero sin relación con la 
idea de verdad. Que existe en tal lugar tal costumbre, o ley, 
o ritual, o expresión estética, es cosa a verificar; pero, en cuan­
to hechos, carece de sentido hablar de la verdad o falsedad de 
sus contenidos. 

243 242 



JI 
I 
li 

Si se comparan dos escuelas estéticas, se está también en un 
plano en el cual no cabe hablar de "verdad"; si comparamos

~I la pintura y la poesía, no parece que tenga sentido preguntar 
ti por cual es más verdadera o más legítima o genuina o autén­

tica que otra. Si se dice que una forma de realización o expre­~ sión cultural es más importante que otra, más legítima que 
l,i otra, más genuina que otra, se sostiene una jerarquía axioló­

gica que puede ser verdadera o falsa según el contexto históri­'1 
i¡ 	 co-cultural; pero no decimos que un rasgo o un complejo o 

f 
.~ una formación o un tipo cultural es más verdadero que otro . 
( Se puede decir que en tal cultura la poesía importa más que 
~~ el canto; o que su escultura es más original, comparada con 

otras manifestaciones de la misma cultura; o más propia de 'i( 
,~ 	 su contexto que la poesía, o que es más reveladora de 10 que 

relativamente a ellos o a nosotros es más valioso; pero aun 
entonces lo afirmado remite hacia las ideas relevancia, legi­

.~ timidad, originalidad, que presuponen sistemas interpretativo­
I 

\ 
l1'l 	 estimativo-normativos que hacen autoridad en tanto rigen pe­

ro que son enjuiciables, en razón de los cuales operamos en un 
~:I 

ámbito distinto del de las proposiciones que demuestran la 
It! existencia de hechos y de sus relaciones de coexistencia o de 

. I 
~l 	 sucesión, o del que comprenden las proposiciones de tipo 

analítico.~'i 
í 	 En la comparación entre configuraciones culturales no es 
~J 	

posible preguntarse por si una cultura es más verdadera que 
otra, tal como no corresponde decir si tal especie biológica es 
más verdadera que otra; una y otra son. Tampoco cabe pre­
guntarse si las reglas del ajedrez son más verdaderas que las 
del fútbol; o si es más verdadero el juego maya de pelota que 

j:1 la corrida de toros. El metro no es más verdadero que la yar­
da; forman parte de sistemas distintos medida, que pueden 

~H traducirse. Un idioma no es más verdadero que otro, y sólo 
parcialmente pueden traducirse. Con mayor razón una cultura 

j¡¡] 
no puede traducir a otra cultura, ni es más verdadera que otra, 

244 

ni es más cultura que otra. Si se efectúa una comparaClon 
fragmentaria, cada aspecto que se aísla pierde su senti­
do, que sólo se manifiesta en el contexto de la configuración 
global. Si se efectúa una comparación global, ésta sólo puede 
efectuarse desde el punto de vista de relaciones interculturales, 
que pueden ser unilaterales, como ocurre cuando se estudian 
culturas pasadas y ajenas; o cuasi-unilaterales, pues si está en 
nuestras fuentes 10 que queda de ellas --el mundo homérico, 
por ejemplo-- eso mismo reobra sobre nuestra interpretación 
acerca de ellas. Se puede decir que una cultura es más relevan­
te que otra, si se admite que ha de tenerse en cuenta la mayor 
cantidad o calidad de posibilidades que una de ellas ofrece, 
lo que supone criterios vigentes de relevancia que la historia 
puede rectificar; o si se tiene en cuenta su grado de influencia 
en otras culturas, o su mayor eficiencia ante las necesidades 
competitivas que se pueden presentar en las relaciones inter­
culturales. Pero una mayor influencia puede juzgarse detesta­
ble; la cantidad y la calidad de las realizaciones pueden perder 
valor frente a determinadas coyunturas históricas. Por otra 
parte, los conflictos internos de una cultura en los aspectos 
que desde fuera de ella se consideran positivos o negativos, o 
los que ella misma considera de ese modo, no son separables 
de su apreciación global; y ha de tenerse en cuenta que no 
existen a la vista posibilidades de culturas que no presenten 
aspectos negativos. Desde Leibniz ha quedado claro que no 
todo 10 que en sí lnÍsmo puede ser concebido en calidad 
posible, es composible, o sea compatible con otras posibilida­
des; de donde se desprende que todo sistema posible de valen­
cias, en tanto es sistema de composibilidades, implica limita­
ciones axíológicas, y por lo tanto implica un margen de negati­
vidades y frustraciones. Cuando Leibniz aventura la hipótesis 
de que nuestro mundo es el mejor de los mundos posibles, y lo 
hace sosteniendo que es el mejor sistema de composibilidades, 
no dice que un sistema sea más verdadero que' otro, sino 

1III 

245 



I 
mejor; aunque no deje de presuponer a escondidas una cierta 
verdad axiológica, pues será verdadera o falsa la 
de que tal sistema es mejor o peor. Pero el sistema, en tanto 
tal, no es verdadero ni falso, salvo en la hipótesis de que se 
le puede juzgar en relación con sistemas extrahistóricos de po­
sibilidades en sí, lo que es tan indemostrable como el Olimpo 
homérico, y menos creíble y menos poético que este último. 
América Latina no es ni más ni menos verdadera que otras 
formaciones histórico-culturales. Es tal como ella es; luego, 
en la idea de verdad no está su criterio de autenticidad. Pue­
den ser verdaderas algunas proposiciones acerca de su situación 
de dependencia, o de su frustración histórica, o sobre la com­
plejidad de sus relaciones internas y externas; pero en tanto 
se admite que existe, es tal como es. 

Entonces, ¿qué sentido tiene llamar inauténticas a las obje­
tivaciones de una situación o de un estado cultural? En el 
proceso histórico de una cultura pueden producirse objetos 
según normas, producirse nuevas normas para los mismos 
objetos o producirse nuevas normas para distintos objetos, o 
para nuevas objetivaciones: también pueden introducirse nor­
mas, objetos y aun objetivaciones perecederas de una cultura 
extraña, lo que a su vez puede generar normas para su obten­
ción, su uso, su intercambio; pueden introducirse sistemas de 
normas para comportamientos destinados a operar según vigen­
cias importadas, que en tanto aceptadas o impuestas se vuel­
ven vigentes en el medio receptor. Si se pregunta qué relación 
tiene ese origen con el tema de la autenticidad, la respuesta 
es: en principio, ninguna. El intercambio comercial, la influen­
cia del contacto cultural, existen desde que hay agrupaciones 
humanas con estilos definidos de vida, y pueden servir para 
acrecentar posibilidades humanas, supuesto que ese acrecen­
tamiento sea deseable. Pueblos pescadores y pueblos cazadores 

intercambiar productos, sin que por ello cada uno 
cambie su sistema de parentesco, de relaciones afectivas, de 

246 

organización política; no pierden su identidad, ni su autentici­
dad. Costumbres ajenas pueden adquirirse hasta volverse pro­
pias; no se es o se deja de ser auténtico por consumir lo propio 
y no lo ajeno, o lo ajeno y no lo propio. Costumbres foráneas 
pueden volverse vigentes, y no son de valor negativo por razón 
de su origen; si lo son, habrá de buscarse el sentido que tiene 
su incorporación al medio adoptante. 

Estamos ante realidades de tipo histórico-cultural; luego, 
ninguna autenticidad escapa a ese punto de partida. Aun el 
mismo criterio de autenticidad es de índole histórica; por lo 
mismo, la autenticidad como problema no es de todo tiempo 
y lugar, y no tiene relación lógica necesaria con estados de 
xenofobia o con reivindicaciones revitalísticas, las que pueden 
se.r inauténticas, si se rastraean sus motivaciones. Por otra 

~ 

parte, lo que fue auténtico en un tiempo deja de serlo en otro, 
en atención a cambios históricos producidos. Se podía vestir 
de gaucho en Buenos Aires o en Montevideo en buena parte 
del siglo XIX; aun así, el traje remitía a una cierta condición 
social: un señorito no lo vestía en la ciudad, aunque lo vistiese 
en el campo, salvo para mascaradas o para ocultar su identidad. 

auténtico traje de gaucho, inadaptado ya para las actuales 
faenas campesinas y el contexto productivo, es nada más que 
una pieza de museo, apta para añoranzas, o para saber de los 
caracteres que tuvo la situación cultural de la que se proviene, 
o de la que proviene el medio en que se vive, o el que se visita. 

III. Autenticidad, curso histórico y raíces 

Ya ha quedado establecido que la cultura tiene un modo 
histórico de ser, y que todo lo histórico propiamente dicho no 
es mera consecuencia de concatenaciones naturales. Es así que 

247 



la reglOn geográfica alterada por graves procesos de orden 
físico, por ejemplo por un terremoto o por alteraciones climá­
ticas, se integra en un orden fenómenos diferente del orden 
de los que tienen por origen la intervención humana: en un 
caso se trata de mera naturaleza, indiferente para ella misma; 
en el otro se trata de naturaleza transformada por la acción 
de un ente axiológicamente calificante y calificado -así sea 
que su intervención se juzgue beneficiosa o depredadora según 
sistemas de evaluaciones históricas- y que además es agente de 
su propia historia; hay historias de formaciones rocosas, pero 
las rocas no acontecen según historicidades. Toda cultura huma­
na y todo ser humano son expresión de historias, y hacen 
historias. En sentido propio y restringido la historicidad es 
asunto y quehacer y condición humana. Entonces, ¿se juzgará 

10 auténtico por lo histórico? Esa pregunta tiene una res­
puesta negativa: lo histórico es el lugar donde acontecen 10 
auténtico y lo inauténtico. La discriminación entre estos térmi­
nos supondría admitir que 10 histórico es teleológico, que el 
curso de la historia conduce hacia términos aprobables o repro­
bables, y que los contenidos históricos han de juzgarse según 
los fines de la historia. Si se toman en cuenta esos supuestos 
parece difícil animarse a sostener que por 10 histórico se in­
terpreta y valora a 10 auténtico, así se ponga a lo auténtico en 
el pasado o en el futuro, o en la relación que el presente tenga 
con ellos; de donde resulta que lo auténtico ha de valer por 
su condición de tal según sistemas interpretativo-estimativo­
normativos vigentes, que pueden ser múltiples en la medida 
en que representen opciones posibles dentro de un macro­
sistema, tal como en la cultura euro-occidental se pueden to­
mar decisiones entre posibilidades que no quitan la común 
pertenencia a la misma formación cultural, pero que entre 
ellas mismas se oponen; así, se está por o por aquél 
sistema social. 

Sin embargo, también ocurre que lo histórico parece a veces 

248 

ligado directamente a un pasado, y en relación con esto se 
hace preciso examinar las nociones de raíces y de orígenes. 

En los usos más o menos habituales de la expresión "raíces" 
pueden distinguirse por 10 menos las acepciones de "sustento", 
"asentamiento", "enraizamiento", "afincamiento", "funda­
mento". Todos esos sentidos tienen que ver en algún respecto 
con la idea de autenticidad. "Origen", que puede usarse como 
sinónimo de raíces, significa también principio, comienzo, 
génesis. 

La preocupación por el origen, en el orden cultural, es muy 
antigua; el interés por el linaje es una vieja característica de 
las sociedades estratificadas, y sobrarán ejemplos en los cantos 
homéricos o en las genealogías bíblicas. En cuanto a una 
fotp1ación cultural en sentido global, la pregunta por sus oríge­
nes, en la medida en que sea algo más que curiosidad académica, 
es fruto de las jerarquizaciones axiológicas de esa misma for­
mación, cuya identidad, por no ser instantaneidad pura, se 
prolonga hacia pasados y futuros que ella misma delimita en lo 
que constituye su propio horizonte temporal, cuyos límites 
son tan móviles como los límites de su conciencia espadal. 
embargo parece frecuente, si no universal, que toda formación 
cultural se pregunte por su propio origen en tanto identidad 
colectiva, y aun que se pregunte por el origen del hombre en 
tanto especie, y por la razón de las diferencias entre diversas 
etnias. La pregunta tiene diversos sentidos: si en una forma­
ción cultural sectores marginados que se preguntan 
por su procedencia, esto suele tener una intención reivin­
dicativa, que acompaña a la experiencia de diferencias que 
parecen fundamentar discriminaciones, más que derivar de 
ellas; tal puede ser el sentido de la insistente pregunta de al­
gunos negros norteamericanos por su "lugar de origen". Este 
lugar es cultural y no geográfico. Si la pregunta va más allá 
de lugares de origen, se confunde con la genérica indagación 

249 



I 
( 

por las mutaciones de las que proviene el hombre y no parece 
sensato angustiarse por genealogías tan remotas. 

Según 10 dicho, "orígenes" significa procedencia étnica. Si 
"raíces" se toma en este sentido de orígenes, entonces pre­
supone determinaciones estimativas; si un estado siguiente 
o secuencial se juzga por sus raíces, vale si tales raíces valen. 
Es posible el proceso circular por el cual porque valen las 
consecuencias valen los orígenes, pero no siempre es o puede 
ser así: yen lo cultural acontece lo mismo que en lo biológico: 
hay plantas que se gestan en pantanos, flores que emergen 
en troncos pútridos. Preguntarse por los orígenes de agrupa­
ciones humanas latinoamericanas actuales tiene dos sentidos: 
el interés por indagar antecedentes históricos, o el de funda­
mentar estimaciones. Lo primero tiene interés cognoscitivo; 
lo segundo no se apoya en conexiones necesarias, pues el 
ascenso y el descenso pueden igualmente tener lugar. Hay 
orígenes (raíces), que es mejor ignorar; y cuando en una situa­
ción cultural se han reunido múltiples raíces, no se ve cómo 
se hace para seleccionar entre ellas por su sola condición de 
raíces, o por sus respectivas cuotapartes que no hay compu­
tadora que pueda calcular, aparte de que el sentido de cada 
ingrediente cambia en cada nueva formación estructurada que 
se organiza en un contexto. 

Se puede relacionar la idea de raíces con la idea de sustento 
o alimento. El sustento mantiene, hace desarrollar capacidades, 
permite madurar y fortificar, da fuerzas, permite resistir, hace 
más lento el descenso, retarda el final cuando éste no se preci­
pita por factores externos . Todas estas características se en­
cuentran en el orden biológico: pero ya en él tienen una carga 
axiológica, a 10 menos para la mirada humana, y en relación 
con el hecho de que se juzgan etapas y realidades vitales. Esto 
admite su transcripción al orden cultural incluyendo su selec­
tividad, con sus signos positivos y negativos. Todo estructu­

( 

( 

ramiento cultural se alimenta de una herencia, en la que ( 
selecciona; de un entorno propio de un momento histórico, 

(por entre el cual se actúa también selectivamente; y ambas co­
sas según la selectividad que permite discriminar preferencial­
mente entre objetivos a lograr. Un proceso histórico-cultural 
global, por ser una secuencia axiológicamente estructurada de 
interés colectivo transmisible y rectificable, no es mera se­

(cuencia; de otro modo se estaría fuera del orden del valor, y 
sólo se podría hablar de autenticidad al igual que si en las ( 
ciencias naturales se preguntase por la autenticidad de un 
elemento. Por esa selectividad estimativa cuyos momentos 

(temporales están inseparablemente ligados, lo relevante en 
vista de propósitos se liga con lo relevante en el presente y en 
el pasado, y el horizonte espado-temporal de la selectividad 
se1determina según pautas propias del mismo sistema de rele­
vancias, aunque éste admita algunos márgenes de falta de uni­

\formidad entre quienes lo aplican según opciones abiertas, 
! 

a veces conflictivas. La selectividad móvil del momento histó­
rico determina 10 que en los contenidos culturales suyos se (
tiene por lo que sustenta y por lo que perjudica, por lo aprove­
chable o por 10 desechable. Por eso la forma estructurada según 
jerarquizaciones axiológicas que es expresiva de las vigencias 
estimativas de momentos delimitables de una historia cultural, 
puede ser dicha "auténtica" en tanto representativa de lo 
vigente y tenido por válido en tal momento, a menos que se 
juzgue a éste negando la validez de sus vigencias, por ejemplo 
por anacrónicas o por disfuncionales o por traducir efectos l 
de culturas ajenas cuya influencia se considera negativa. Por 
otra parte, si en América Latina hay pasados distintos que 
manifiestan el signo de distintas relevancias, y posibilidades 
distintas ante futuros en vista, parece surgir la conclusión de 
que no es posible hablar de manera genérica y global de una 
autenticidad o de una falta de autenticidad de un inexistente 
"modo latinoamericano de ser". Si esas diferencias son pensa­

( 

250 251 



~ 
~ 
 das sobre la base de la creencia en un futuro común, imaginado 

o emprendido a partir de algunas innegables y muy concretas 
semejanzas, se cae en lo ya dicho sobre el curso histórico, del t.•( que se han exorcizado fáciles autenticidades, fundadas en mí­

í 
)111 ticos orígenes comunes, o en meramente proyectados destinos 

comunes. 

La idea de raíces también se puede ligar con "asentamien­

('. 
to", "enraizamiento", "arraigo", "afincamiento". Aquí es 
más sencillo advertir que esos términos guardan relación direc­~ ta con formas humanas de vida, tanto en lo individual -quef~ 
queda fuera de estas consideraciones- como en lo colectivo. ¡~

I í 	 Significan, por una parte, establecerse; pero se trata del
IIIf 	 establecimiento, en un lugar, de una forma estructura­

da de relaciones humanas, lo que supone a su vez rela­t~ 

H 
\ ciones con otras agrupaciones más o menos próximas o 

lejanas, y conexiones propias con el lugar elegido y sus 
características. Por otra parte, el establecimiento depende de 
un sistema de redes nomológicas, que se concreta en jerarqui­
zaciones axiológicas. Lo que se establece se define como 
"nomos)) y no como "physis», aunque sea dentro de un ámbito 
físicamente delimitado que se instituye en el ordenamiento 
colectivo de formas de vida humana. No hay extensión antro­
pogeográfica que sea razonablemente semejante o uniforme 
más allá de algunos límites; pero éstos pueden ser sobrepasa­
dos por el aproximadamente uniforme sistema nomológico de 
grandes agrupaciones humanas, sin perjuicio del acostumbra­
miento, con las variantes consiguientes, a peculiaridades 
locales. De ahí el doble sentido que poseen, en el plano cultural, 
las ideas de arraigo y desarraigo, de enraizamiento y de extra­
ñamiento: por una parte señalan hacia lo propio o característico 
de un lugar, por otra hacia lo más fundamental o básico del 
sistema histórico de relaciones humanas dentro del cual se 
integran las variantes lugareñas. Ahora bien: ni según el me­
dio geográfico ni según los sistemas nomológicos o de relacio­

nes humanas que condicionan y son condicionadas por la 
naturaleza entorno, América Latina es una unidad, ni siquiera 
según semejanzas relativas que permiten clasificar áreas o 
regiones culturales. No se comparan Buenos Aires y Managua, 
el Chaco y el Yucatán. Esta diversidad no impide su identidad 
global, dada la forma en que ya ha quedado definido el uso 
de este término; pero este uso hace imposible una autenticidad 
común, salvo en un sentido formal y negativo, equivalente tal 
vez a "libre de alienación". 

Pero inautenticidad no es igual a alienación. Este término 
tiene su origen en el Derecho Romano, con el significado de 
venta, cesión o entrega; luego es adoptado por la filosofía 
política medieval y moderna a propósito de la teoría de la 
soberanía, y circula entonces ligado al problema de los funda­
ní.'entos y de los límites del poder público, donde tiene especial 
importancia la pregunta acerca de si la soberanía que reside 
en la comunidad política es alienable o inalienable. Rousseau, 
que tiene un lugar relevante en la historia del tema, es tam­
bién quien abre las puertas para un uso que, más allá de 10 
jurídico y de lo político, abre posibilidades en cuanto al orden 
social y cultural; pero en este campo el primer teórico innova­
dor y memorable es Hegel. En él el término alienación (En­
tausserung), juntamente con otros que aparecen con alcance 
similar dentro de un margen de imprecisión terminológica, 
se presenta con dos significados: uno, igual a objetivación, o 
sea a manifestación de lo espiritual que queda puesta ahí fuera, 
en acciones o en obras que son concreciones culturales objeti­
vas, convertidas en independientes de su gestor; otro, que 
Hegel estila llamar "extrañamiento" (Entfremdung), que 
en él designa la etapa cultural que, teniendo su origen en el 
Antiguo Testamento, va desde la Roma convertida en Imperio 
hasta la Revolución Francesa, feudalismo y cristianismo me­
diantes, con la vieja alianza entre el trono y el altar. Esa etapa 
del espíritu humano representa para Hegel un tiempo durante 

252 25.3 



el cual los hombres se han vuelto extraños a sí mismo, y se 
han entregado a poderes políticos y religiosos engendrados 
por ellos pero que los han dominado, porque no se sabía de 
su verdadero fundamento, de orden humano; cuando éste se 
ha vuelto consciente, se recuperan, en un plano superior al 
limitado de la ciudad antigua, las ideas de libertad y de ciuda­
danía. El término "alienación" pasa a los epígonos que for­

la izquierda joven-hegeliana, y el joven Marx se apropia 
de él confundiendo los dos significados, pero también trans­
formándolos al darles un fundamento económico; así el estado 
de alienación (extrañamiento) alcanzaría según él su ápice en 
la sociedad capitalista, que separa a los hombres del producto 
en el que se objetiva su trabajo, y que produce un grado máxi­
mo de rendimiento a través de un sistema despersonalizado 
de relaciones de producción. Es tema de discusión entre los 
marxólogos determinar si la idea de alienación tiene o no 
relevancia en las obras de la madurez de Marx. En la segunda 
mitad del presente siglo el término "alienación" se aplicó con 
frecuencia a las relaciones de dependencia económico-cultura­
les, en 10 nacional y en lo internacional, de una manera que 
habría podido ser útil, pero que ha dejado de serlo por la 
vaguedad y el abuso con que se ha empleado el término, que 
hoy día es ya inutilizable para un uso serio en la teoría.1 

algún tiempo, en un ciclo de conferencias, decíamos a propósi­
to del término alienación: "Un uso concreto, socio-cultural del concepto 
de alienación ha de implicar actualmente a nuestro juicio:' a) formas de 
sometimiento respecto de centros de poder o núcleos de interés; b) que 
el ejercicio de ese poder o la fuerza de ese interés no tenga un sentido 
de universalidad, no cumpla una auténtica función de medio para el 
todo social, sino que opere como 'principio particular; c) que su acción 
aleje del sentido de universalidad a quienes le están sometidos o, a 
través de invocaciones al todo, los haga servir a una parte de ese todo 
social; d) que ese proceso deformante de la relación social entre las 
partes y el todo, engendre correlativamente un mundo de pseudo-valo­
res, que refuerzan la deformación expuesta y al mismo tiemfo la ocultan 
y la justifican"; Mario Sambarino, "Origen y estado actua del concep­
to de alienación". Alcance y formas de la alienaci6n, Montevideo, Biblio­
teca de Cultura Universitaria, 1967, p. 58. Y a propósito de la compa­

254 

A propósito de esa indeterminación conceptual, es pertinen­
te una observación que se puede expresar con palabras de Car­
los Real de Azúa, uno de los muy pocos que han tratado de 
penetrar en las oscuridades con que algunos términos se utili­
zan en el discurso común: 

Parece cierto que la gran latitud de significados que dentro del 
concepto de "alienación" caben, el de desarraigo ( ... ) es uno 
de ellos. Pero esa misma gran latitud que hace que la alienación 
pueda ser tanto "ajenidad", "incomunicación", como "extraña­
miento", como "desconocimiento" de la propia sustancia huma­
na con que estarían acuñadas esas entidades extrapersonales que 
son la Mercancía, el Estado, o Dios, a las que el hombre prestaría 
reverencia indebida, presiona para que cada uno de estos matices 
de tan amplio espectro sea identificado con un designante más 
especificador y esta exigencia, a su vez, tiende persistentemente 

>j para que el más genérico y más conocido pase a integrar cierto \ 
adocenado código semicultural que ya no se tomar dema­
siado en serio.2 

Descalificado el término genérico, Carlos Real de Azúa 
pregunta por una de sus especificaciones, justamente una por 

\la cual él se veía conducido al término genérico: el desarraigo. 
(Pero este término señala la falta de lazos o de marcos que, 
( 

ración con usos propios de la filosofía de la existencia, decíamos: ( 
"Resumiendo y concretando la comparación: ni para el marxismo ni 
para la filosofía de la existencia, la alienación es la caída desde un estado 
originario o más elevado; no es semejante a una pérdida de la inocencia 
o a una caída en el mal, ni es el extravío de una naturaleza humana cu­
yos contenidos fueron conformes con un orden natural presumiblemente 
valioso. Esta semejanza negativa no se continúa en la caracterización 
positiva. En un caso la alienación es social, individual en el otro; en un 
caso de origen histórico y de fundamento económico, en el otro está 
fundada en el modo de ser de la existencia humana, no es contingente 
ni extrínseca; en un caso ha de ser superada, y esa superación estará 
relacionada C011 un hecho colectivo de transformación social, en el otro 
no es superable sino individual y ocasionalmente, siendo habitual estar 
bajo la dependencia de ella". Ibid., p. 56. 

2"EI desarraigo rioplatense: Mafud y el martinezestradismo" Historia 
visible e historia esotérica, Personajes y claves del debate latinoamerica­
no. Montevideo, Arca, 1975, p. 78. 

255 



i ~ I¡ ',,!, 

aunque pongan límites a las posibilidades humanas, le dan 
una solidez vital: 

Esos lazos, esas raíces, no son difíciles de precisar. La imagen 
apunta a realidades de una triple naturaleza: física, social, espiri­
tual. Enumeraré simplemente: un suelo, un marco ecológico, una 
realidad material, un preciso contorno de cosas con fisonomía 
relativamente invariables. Una colectividad, en segundo término, 
con vigencias firmes, con instituciones, con una mínima efectiva 
"densidad". Y en el tercero, creencias, convicciones y certezas 
de origen supraindividual, nacidas en "objetivaciones espiritua­
les" de las que el individuo participa en cuanto la cultura es 
algo más que pura subjetividad.3 

CarIo s Real de Azúa señala que el tema se inicia con el 
movimiento intelectual contrarrevolucionario hasta mediados 
del siglo pasado, sin que todavía apareciesen las palabras cla­
ves; que se prolonga en insistentes críticas contra el desorden 
producido por las grandes transformaciones de este siglo; que 
se traduce en la novela católica tradicionalista, y que se con­
vierte en signo y consigna: 

El ideal medievalista (y aun la realidad medieval) de que el 
hombre viviera y creciera guardado entre marcos bastantes rí­
gidos pero a la vez emocional y socialmente nutricios resultó pro­
clamado y ascendió --es un decir- al nivel de "ideología". 
Tierra, Familia, Gremio, Iglesia fueron concebidas como las for­
mas supremas del arraigo para el cuerpo o para el espíritu. -El 
pensamiento conservador europeo iluminó así la imagen de un 
hombre afincado irrevocablemente en un lugar de la tierra, en 
una casa que contempla el paso de las generaciones, ligado a sus 

por vínculos personalizados y firmes, atado en la 
sucesión de las edades a los que se fueron y a los que vendrán, 
sostenido por el calor de unas creencias que lo comunican con 
las fuerzas universales, le dan un sentido a la vida y una pers­
pectiva, consoladora o terrible, al destino ultra terreno de cada 
uno.4 

3Ibid., p. 75. 

4Ibid., p. 76. 


Carlos Real de Azúa observa que ese ideal era "reflejo no 
del todo inexacto de las condiciones de las clases rurales aco­
modadas de Europa". El tema tiene variantes posteriores, que 
el mismo autor señala; pero tiene también concomitancias, 
como también observa, ya que el marxismo, al entender que 
la etapa socioeconómica decimonona producía la separación 
entre el trabajador y el producto de su trabajo y la desperso­

de las relaciones humanas -lo que ha conducido 
al tema lukacsiano de la "reHicación"- marcha en la misma 
línea que aquel pensamiento Sin embargo, la coinci­
dencia involucra diferencias: 

Pues por un lado alienación y des alienación están llenas de cierto 
orgullo titanesco, de optimistas, inabarcables ulterioridades en 
tanto arraigo-desarraigo respiran dependencia, menesterosidad. 

'\ Pero al mismo tiempo alienación y desarraigo conciben al hombre 
. en la misma coyuntura y desalienación y arraigo proponen sacarlo 

de ella. Es la coyuntura de un mundo fundamentalmente abs­
tracto, radicalmente ajeno, esencialmente conmutable. Un mundo 
en el que un marco físico, una idea, un vínculo pueden valer 
por otro o por otros, adventicios, inauténticos, permanentemente 
reemplazables.5 

Carlos Real de Azúa señala los más importantes "fenóme­
nos desarraigantes" genéricos; la urbanización fabril, la 
tecnificación, la masificación, la pérdida de relación con las 
grandes fuerzas del universo, el individualismo, la crisis de 
confianza en las vigencias espirituales tradicionales, la concen­
tración de la propiedad, la expansión europea generando 
sociedades marginales, la sustitución de las creencias por las­
ideas, la incomunicación: 

El orbe de las ideas y las "ideologías" plurales, variables y rado­
nalizadas reemplazó el de las "creencias", firmes, indiscutibles, 
fisonomizables, asibles. ( ... ) Lo ya dicho también servirá para en­
tender como en todo ello se inviscera esa otra angustiosa urgen­

5Ibid., p. 78. 

257 



cía de nuestro tiempo que es la de la "comunicaclión" de cada 
hombre con los demás y el contorno natural. Para esa urgencia te­
ner raíces implica comunicarse; no tenerlas, el aislamiento caba1.6 

Estos textos hacen ver que muchas de las manifestaciones 
sociales de las que suelen quejarse los preocupados por la 
inautenticidad y la alienación latinoamericana, son de carácter 
universal, y obedecen a un proceso relacionado con la indus­
trialización, acentuado en la sociedad post-industrial -así se 
trate de una sociedad socialista- por cuanto tiene que ver 
con las condiciones genéricas de vida en las que desemboca 
la modernidad. Carlos Real de Azúa fue siempre muy sensible 
a esos problemas; pero puede plantearse la pregunta por si 
una transformación sustancial en las condiciones de vida, 
y por lo tanto un proceso de erradición y de novoenculturadón, 
puede traducirse legítimamente en una doctrina sobre enaje­
naciones y desarraigos. Sin duda, se trata de procesos que 
plantean problemas en la vida humana, como hubo de haberlos 
en el paso de la vida nómada a la vida agrícola, o de ésta a la 
vida citadina, para hablar ahora solamente de circunstancias 
en extremo generales. 0, si se quiere otro planteo, el paso de 
una sociedad con marcos definidos donde todo está fichado y 
resuelto -lo alto y lo bajo, el cielo y la tierra, el bien y el 
mal, la derecha y la izquierda, el progreso y el retroceso-- a 
una sociedad fundamentalmente móvil, sujeta a cambios ace­
lerados, con escasas posibilidades de encontrar consistencias 
en las que afirmarse. De todos modos es cosa de excluir que 
por inautenticidad se entienda simplemente foraneidad, según 
un error tan frecuente como nefasto en el discurso común 
latinoamericano: 

Muchas inepcias se dicen todos los días sobre lo autóctono y lo 
foráneo y todas esas voceadas tristezas tienen el singular privile­
gio de cierto adanismo; cada cándido que las repite cree ser el pri­

6Ibid., p. 79. 

( ; 

( 

() 
(i

mero que las ha descubierto. Sin tratar de agotar un asunto tan 
polemizable, sólo advierto que la diatriba contra la "cultura forá­ ( 
nea", contra las formas de "cultura colonial" saltean, pese a su (
general buena intención, gruesas realidades. La primera es la del 
carácter racionalizado, y por ese lado inevitablemente generali­ f 
zador, universalizante, que toda la zona "ideológica" de una (cultura tiende a asumir. Pero, por otra parte, tiende también a 
olvidarse de hasta qué punto procesos mayores de la "moderni­ el 
zación": el de la homogenización, el de la urbanización, el de 1:,1 

(tecnificaci6n (son distintos rostros de una misma realidad) han 

hecho comunes las condiciones del hombre, han extendido, por (; 

encima de las fronteras y de los continentes, los mismos pro­

blemas) ( 

(
El texto citado se encuentra entre otros en los cuales el 

autor se pregunta por el "desarraigo periférico", en cuyo ( 
caso habría que situar a América Latina; pero sus considera­ ( 
cioaes se refieren fundamentalmente al Río de la Plata, y es (.
de tomar en cuenta que algunos de los caracteres que señala 

(han de variar según las áreas culturales que se consideren. 

Según sus juicios, en la vieja estancia y en tierras casi despo­ ( 

bladas, no hay asidero para 10 humano; el antiguo gaucho es 
 (
ya un desarraigado, y 10 es más el peón de la estancia moderna. 

(
La absorción del agro por la ciudad, el crecimiento desmesu­
rado de ésta, la industrialización con su trabajo deformante, 
los marginados en los centros capitalinos, son otras tantas e 
expresiones de fenómenos desarraigantes. Algunos de esos {
fenómenos pueden compararse con sus similares europeos; 

(pero a ellos se agrega el alud inmigratorio, que pierde su rela­

ción con su mundo de origen y se encuentra sin vínculos pre­ ( 

vios en su nuevo ambiente. El desarraigo sería más grave 
 ( 
que el europeo; pero aun en aquellos aspectos en los que se 

(parece al europeo, es sin embargo diferente: 
( 
{ 

(
7Ibid., p. 83. 

( 
259 ( 

( 

( 
( 

258 



~ 
~ 
\ 	 Si en Inglaterra, como en Alemania, el tirón físico fue violento, 


obraba (también allí) entre un medio y otro, una cierta conti­

nuidad entre las ideologías, las valoraciones, los modos de vida, 
~ , , la cultura. Porque es intergiversable que lo "moderno", en una 
palabra, nació en Europa del debilitamiento o del agotamiento 
de 10 "tradicional" y fue así alumbrado desde sus entrañas. Que 
la dialéctica del cambio haya sido en América absolutamente dis­

que tal secuencia no haya operado de igual manera, le da 

( 

.. 

•• 
= 

a nuestro desarraigo un calado, un alcance que es inevitable seña­~ lar y que despliega, víctimas de un mismo fuego, las lesiones del 
desarraigo físico, las del social y las del cultura1.8 

Esto se haría particularmente notaría en la presión defor­
mante que ejercen las sucesivas "ideologías": ~ 

Porque en el Río de la Plata, en verdad, cada vez que se asenta­~ 
ron, en forma que parecía estable, las relaciones del hombre con \• un determinado cuadro social y mental, la agresión -no cabe 

'~ otro término-- de las ideologías universales las descuajó violen­
tamente y las reemplazó sin apelación. Ocurrió esto para el indí­

~ gena con ese "Imperio Cristiano" que España concibiera con un 
\ J espíritu misional tanto más superior a todo 10 que tras él vino. 
~ 

I~ 
~ 

( , Ocurrió más tarde con el "mundo criollo" (heredero de aquél 
que lo español configura) bajo el impacto de los hechos y los 
valores que la oleada mercantil, liberal y burguesa arrastraba. ~ Ese orden lucha por imponerse desde Mayo hasta Caseros y se

'~ instaura después sin réplicas sustanciales. Y está, cosa que se ve 
( i menos, ocurriendo hoy de nuevo. Las formas de vida supertecni­
~ fícadas, la "segunda revolución industrial" del poder atómico, la 

cibernética, la "organización" omnipotente, nos han de invadir 
y están comenzando a hacerlo, antes que las anteriores, que 
aquellas (maquinismo clásico, racionalización burguesa) a las que 

• 

j han de reemplazar hayan madurado por completo.-Al penetrar 
(en las varías instancias en que lo señalo) ideologías y formas de 
vida, su efecto fue múltiple. Porque descuajaron al rioplatense~ 
de su contorno hunlano, porque dejaron sus creencias sin el sos­

~ tén de ser auténticas vigencias. Además, esencialmente "futuris­
tas" como todas las ideologías son, rompieron los vínculos sociales 
que tejen cualquier tipo de solidaridad o componen cualquier po­

8Ibíd., p. 81. 

sible tradición. Esto fue porque esas "ideologías" implicaban 
(todas) un recomenzar la vida colectiva "ab ovo"; porque im­
portaban una abominación sin fisuras del pasado, una ruptura de 
toda posible continuidad que porte signo positivo, que no sea 
repudiada como rémora o como "resabio".9 

Se tiene así que la penetración ideológica por sucesivas 
capas tiene en lo periférico efectos que producen una ruptura, 
que agrava las consecuencias del alud inmigratorio y pro­
duce efectos de distorsión; esa penetración hace desaparecer 
vigencias, quebranta las formas establecidas relaciones 
manas, aporta sistemas inadecuados para las circunstancias, 
promueve inautentiddades: 

Recibidas hechas, por lo tanto, productos de confección con los 
que nos hubimos de vestir, 10 que marca irreductiblemente al 

,,~ liberalismo, o al romanticismo, o al nacionalismo del siglo pasado, 
, 	 o al marxismo, al neo-capitalismo, al democtÍstianismo o al exis­

tendalismo del nuestro no es tanto su inicial ajenidad a nuestra 
realidad como la circunstancia (menos amplia) de que la "res­
puesta" de esa realidad nuestra, las posibles inflexiones que 
de ella hubieran podido salir (si aquellas ideologías se hubieran 
formulado aquí) en nada las haya tocado. O por 10 menos que 
nada las haya influido hasta estar plenamente perfiladas y ope­
rantes, mucho más coriáceas entonces para ser permeables a nue­
vas realidades.lO 

Esta circunstancia, así, de estar lejos del telar en que se tejen las 
"ideologías" es 10 que importa; reproches más acerbos se hacen 
pueriles si esto se entiende. Pues también, al fin y al cabo, for­
mamos parte del mundo y hay en esas ideologías auténticos al­
cances universales que resultan de la veta "científica" que se 
mezcla con lo que ellas tienen de estrictamente ideológico o de 
las múltiples, latentes significaciones que comportan los valores 
con que se prestigian.11 

10 que aquí importa, sin emba-rgo, es sólo ese orden de resultados 
que hi7.o que las instituciones y que las formas de cultura que 

9Ibid., pp. 81 s. 
lOIbid., p. 83. 
!lIbid., p. 84. 

260 261 

http:prestigian.11
http:realidades.lO


tales ideologías determinaron no nacieran, irreprensiblemente, de 
nuestras circunstancias (bien entendidas), de nuestras necesida­
des (primarias), de nuestros intereses (mayoritarios, comunes). 
De que fueran, y vuelve la palabra clave, inauténticas. Aunque 
cabría hablar en esta ocasión de desarraigo, el término "inauten­
ticidad", como acabo de fundarlo, es más genuino. Que todos 
estos fenómenos tuvieran consecuencias, y gravísimas, sobre el 
desarraigo es comprensible. Los cimientos (y casi todas las raíces) 
no pueden afirmarse en la arena; el hombre no puede aferrarse 
a simulacros si es que aferrarse necesita.12 

Si se medita lo que antecede, se puede admitir que la crítica 
sobre la autenticidad de América Latina se apoya en estas 
notas: una, la inadaptabilidad de algunos contenidos cultu­
rales, como ser algunas formas ideológicas o políticas; otra, 
el aluvionismo cultural, que produce una discontinuidad 
generacional, y distorsiona lo propio por la influencia de las 
pautas creadas en epicentros culturales ajenos, que engendran 
según otras circunstancias; otra, el acrecentamiento de la gra­
vedad de los fenómenos modernos de desarraigo, el cual se 
integra con la falta de asentamiento en su lugar novomundano. 

En primer lugar, la inadaptabilidad. Esta puede deberse a 
diferencias en la problemática cultural de distintas circuns­
tancias. No es lo mismo organizar un Estado democrático 
donde hay un alto nivel educacional, que en lugares de 
índice, como lo era América Latina al comenzar su Indepen­
dencia. Sin embargo, el respeto por las formas políticas 
das lejos, pero expresivas de una nueva concepción de la vida 
social humana, y que pueden presumir de un signo positivo 
de valor, es o puede ser una etapa instrumental, sin duda 
difícil, pero de una inadaptabilidad transitoria. Si se habla de 
inadaptabilidad esencial por razones de carácter o de tradicio­
nes, no se debe olvidar que las objetivaciones culturales 
responden a coordenadas históricas cuya transformación es 

12Ibid'J p. 85 s. 

I 
262 


posible; valga como ejemplo el establecimiento de un sistema 
democrático liberal en el Japón, que cuando se inició daba 
lugar en muchos a risas y burlas. Del mismo modo, tiene 
sentido dentro de cierto margen, hablar de inadaptabilidades: 
nadie diría que el sistema feudal del Lejano Oriente en el 
Siglo XII es adaptable a la Argentina de hoy. También ocurre 
que los bosques latinoamericanos presentan otras característi­
cas que las que permitieron que en Europa la imaginación los 
poblara de hadas, de gnomos y de duendes; los 
lugar son diferentes. Pero en América Latina los apren­
den por lo menos en ciertos medios citadinos y en mayor o 
menor cantidad y calidad según las diversas áreas culturales 
cuentos europeos sobre hadas y gnomos y duendes, y esto se 
relaciona con el hecho de una inmigración que no porqué 
a~andonar sus tradiciones o su herencia cultural, como no las 
abandona en las fiestas navideñas, cuando usa adornos y 
comidas de invierno allí donde en esas fechas es verano. La 
persistencia de contenidos culturales en otro medio no es 

es autenticidad mantenida de medios cultura­
les de origen lejano pero no ajeno, que no tienen porqué cam­

por accidentes geográficos o por variaciones climáticas. 
Por lo demás, inadaptación no es lo mismo que inadaptabili­
dad: lo primero es una etapa, lo segundo es una incompatibili­
dad de principio. Esto último puede ser expresión de contenidos 
diferentes no transmisibles dentro de una situación cultural. 
No tendría ningún sentido importar el cante jondo en el 
despañolizado Río de la Plata. En cuanto a la importación de 
modas culturales y de las llamadas ideologías, es punto que 
desplaza el tema hacia las ideas de desubicación y de 
desenfoque. 

El segundo momento -el aluvionismo, la sucesión de alu­
des culturales- no es en sí mismo un mal, aunque pueda tener 
efectos negativos por la discontinuidad cultural que es una 
de sus consecuencias en la condición de periferia cultural. 

263 

http:necesita.12


I 
e 


cuanto a 10 primero, no se puede considerar un mal si 10 que 
se aporta es signo positivo de valor, aunque se acompañe 
de dificultades, y exija un tiempo de acomodación o de adap­
tación. En cuanto a lo segundo, es un inconveniente que 
puede ser grave desde que impide la bola de nieve sin la cual 
no hay acumulación cultural. Esto se traduce en una importan­
te nota negativa dentro del panorama cultural latinoamericano: 
se está pronto a la moda cultural extranjera, y se es reacio a 
la transmisión y al desarrollo de los logros propios. Pero la 
inautenticidad de privilegiar vanguardias ajenas que responden 
a momentos culturales diferentes no decide de la inautentici­
dad de los logros propios, auténticos en tanto sean efectivos 
logros. ¿Qué pasa con las resistencias ante el aluvionismo? 
¿Acaso habría que mantener etapas que por su estructura y 
su sentido histórico están destinadas a ser superadas? Es un 
problema de otra índole -según se verá- que esa superación 
sea adviniente, y en buena medida adventicia. 

Aquí puede vislumbrarse un desdoblamiento en la distin­
ción entre autenticidad e inautenticidad: la protesta que recla­
ma 10 au téntico está regida por las coordenadas axiológicas 
de un ámbito cultural parcialmente extraño, y puede sin 
embargo ser auténtica; o puede ser inauténtica, buscando el 
escapismo ante frustraciones personales merced al refugio en 
10 utópico y en 10 ucrónico, aunque interprete a su erradicación 
como si ésta fuese una búsqueda de autenticidades. La protesta 
contra lo inauténtico en una situación que es tal como ella 
es, puede mostrar la inautenticidad de supuestas voluntades 
de autenticidad. Hay inconformismos que'recurren a dicterios, 
pero que tendrán que mostrar otras justificaciones que meros 
gestos o palabras de condena. 

En definitiva, el aluvionismo es valor negativo cuando 
es disfuncional, tal vez desestructurante sin gestar nuevas 
estructuras en las que afincar. Pero esto no puede calificarse 

sin más de inautenticidad; por una parte, quien padece esa 
situación cultural está auténticamente en ella, que es tal como 
ella es; por otra, el aluvionismo puede gestar otras estructu­
ras; finalmente, es una expresión del subdesarrollo, y ese 
estado social plantea problemas que no se resuelven con enso­
ñaciones proyectadas hacia el pasado o hacia el futuro, pues 
ensoñación es diferente de requerimiento. Lo auténtico y lo 
inauténtico en ese estado se concreta en la distinción entre 
opciones posibles o imposibles; o, mejor, entre opciones dota­
das de sentido o carentes de sentido, pues hay quienes optan 
por lo insensato. 

Cierto es que la distinción entre opciones posibles admite 
como criterio de elección el de la autenticidad o inautentici­
dad de la sociedad o del estado cultural del caso, pero esto 

se decide por la condición de subdesanollo: necesita de 
razones objetivas que no es frecuente aportar, y que no es 
cosa de resolver por preferencias sentimentales según epicen­
tros políticos. 

El tercer aspecto es el acrecentamiento de los fenómenos 
de desarraigo. Esto es patente, supuesto que se admite la idea 
de desarraigo; pero es derivado y desplaza el problema, pues el 
acrecentamiento presupone aquello que se acrecienta, y por lo 
tanto remite hacia las formas originarias -europeas, moder­
nas- de desarraigo, a las que además podrán sumarse otras 
circunstancias; así, quedó desarraigado el indio (allí donde 
no fue exterminado); fue desarraigado el negro; se desarraigó 
el blanco; y tal vez demoró excesivamente, o quedó relegada, 
la formación de nuevas estructuras culturales de suficiente 
poder que arraigar en ellas. 

El desarraigo puede considerarse el fundamento de aquellas 
objetivaciones culturales que por falta de asidero con la rea­
lidad humana de un mundo circunstante y circundante se 
pueden considerar inauténticas; entonces parece que se podría 

264 
265 



decir que están arraigadas en el desarraigo, que expresan la 
realidad del desarraigo. 10 que ocurre es que el desarraigo en 
el que arraigan es juzgado desde un universo cultural presu­
puesto, que condena a tal desarraigo por no coincidir con él, 
aunque las condiciones de ese universo cultural se hayan vuelto 
inviables, y haya perecido su sistema de valores; o tal vez se 
piensa en esos fenómenos desde la perspectiva de un universo 
cultural ensoñado, cuya realidad jamás será igual a lo procura­
ble. El desarraigo se vuelve así tensión cultural entre las vigen­
cias que se han ido y las vigencias que vendrán: o bien es 
nostalgia de un mundo perdido, o bien es esperanza de un 
mundo por llegar; sería la expresión de tiempos históricos de 
ruptura. Pero la mirada hacia el pasado o hacia el futuro es 
legítima desde la problemática de ese mundo, actual, aunque 

ya no formado y todavía informe. 

Parece hacerse claro que hay dos sentidos de arraigo: uno, 
el de afincarse en las realidades más primarias de un universo 
cultural; otro, el de afincarse en la problemática de un univer­
so cultural. Pero hay universos culturales relativamente 
estables -relativamente, pues siempre hay cambio histórico­
aunque se prolonguen en una problemática, 10 que en mayor 
o menor grado ocurre en todo universo cultural; y otros tran­
sitivos, fundamentalmente problemáticos, por las circunstan­
cias y por su propio proceso de cambio tensos en el hacer 
problema de sí mismos y de sus posibilidades. Según la 
coyuntura histórica, se vive en un universo o en otro. Arraigo 
y desarraigo quieren decir según esto, que se está inmerso en 
un universo cultural de un tipo o de otro; pero es excesivo 
pasar de aquí a hablar de inautenticidades. Así, es posible el 
lamento por raíces que se han vuelto ausentes; pero también 
es posible el lamento por la prolongada vigencia de raíces que 
se adivinan mustias, sin que se vislumbren las nuevas en las 
cuales se espera; o se puede esperar en vista de un amanecer 

supuesto. La idea de autenticidad no es separable de concretas 
circunstancias históricas y del tipo cultural de que se trate. 

Cierto es que en 10 periférico es más fácil encontrar fenó­
menos de desubicación (no estar asentado en el proyecto cul­
tural propio de la circunstancia, y tener por propio un universo 
cultural diferente, como ha ocurrido con escuelas estéticas y 
direcciones filosóficas o teorías económicas), y de desenfoque 
(no interpretar y valorar en razón de la circunstancia 10 que 
desde una circunstancia ajena se propone, y así ha ocurrido 
con la interpretación de los intereses y de las posibilidades de 
orientaciones políticas que responden a otra problemática, 
teniendo además presente que no puede hablarse de una pro­
blemática uniforme latinoamericana); sin embargo, en lo 
periférico hay y siempre puede haber logros auténticos, que 
n€l dejan de ser tales porque se señalen fenómenos imitativos 
poco serios, como canciones y contorsiones de espectáculo 
musical que no responden a las circunstancias de un entorno 
cultural y de un proyecto cultural asentado en éste. En lo 
periférico hay a veces vigencias adventicias infundadas, cuan­
do en 10 epicéntrico hay crisis de vigencias; pero la inversa 
también es correcta, y las diferencias cuantitativas no justifi­
can que se ensueñe con una hipotética validez de pasados que 
ya no responden a una necesidad de los tiempos, ni con futuros 
que creen factibles posibilidades inexistentes. No hay razón 
para juzgar más arraigado al que practica costumbres criollas 
pintorescas, ni para creer que posee posibilidades culturales 
más auténticas, cuando se apoya en un mundo limitado -los 
terrones, la payada, algunas palabrejas y entonaciones lugare­
ñas-, cuando no da ya para más ni puede fundamentar obje­
tivaciones culturales de valor histórico. Ocurre lo mismo con 
esquemáticos proyectos de futuros inadaptables a un entorno, 
aunque se disfracen de revoluciones humanas y se gasten ha­
blando de hombres nuevos. 

Si se habla de desarraigo -que ya se ha visto no coincide 

266 
267 



i 

~ __t 

ni es fundamento suficiente para hablar de inautenticidad­
se habla de falta de raíces; con esto se hace necesario un paso

I~ más, que es el de hacer problema de la misma noción de 
,-.¡ raíces. Esta idea presenta problemas semejantes a los que 

planteaba la idea de tradición respecto del pasado fundamental: ~ las raíces no existen primero y las consecuencias después,'~ 
( , como en el orden biológico. Sin duda, lo que es designado por 

el término raíces existe cronológicamente antes que lo que es 
interpretado en calidad de adviniente de tales raíces; además, 
todo individuo nace en un proceso cultural multigeneracional, 
y se encuentra con lo ya existente. Pero es un proceso colec­
tivo de continuidad cultural, o de recuperación de una conti­
nuidad perdida, lo que constituye a las raíces en raíces. En el 
orden cultural la raíz existe por causa de un presente cultural 
colectivo y multigeneradonal, pues las raíces no son tales al 
margen de lo que se fundamenta en ellas, o de lo que las busca 
y en cierto modo las remodela en su condición de raíces. Es 
la autenticidad de un presente -que puede ser supuesta, tal 
como se puede pensar de algunos revisionismos y revitalismos 
históricos- la que construye la autenticidad de un pasado en 
el que se señala esto o aquello en calidad de auténtico. Son 
raíces aquellos contenidos cl.:uturales en los cuales un presente 
se reconoce a sí mismo advirtiéndose adviniente. Por lo mis­
mo, en el curso de un presente queda pie para opciones distin­
tas, lo que para unos será olvido de las raíces será para otros 
gestación de raíces nuevas. Con esto se separan las ideas de 
autenticidad, de arraigo y de raíces, y no será por desarraigos 
que pueda hablarse de inautenticidad, contra lo que piensa C. 
Real de Azúa. 

IV. Autenticidad y multiplicidad de fundamentos 

"Fidelidad a los orígenes" es una expresión que puede 
interpretarse en el sentido de reconocerse y aceptarse según 
la historia de una etnia, lo que no excluye la necesidad de 
promover las transformaciones culturales que sean aconseja­
bles en la situación histórica en que se encuentre la etnia en 
cuestión. Pero a propósito de esto, y con una alusión evidente 
a la idea de autenticidad, se usan a menudo expresiones que 
no son de recibo. La noción de etnia comprende a la vez un 
tipo biológico y un tipo cultural; entre estos dos factores no 
existe una conexión necesaria, 10 que se muestra por el hecho de 
que un mismo tipo somático se mantiene a través de cambios 
culturales sumamente profundos; y que en un mismo tipo 
cüItural pueden integrarse tipos somáticos diferentes. A 10 
más puede pensarse en limitaciones negativas, de incapacidad 
para ciertos niveles, pero aun así no pueden establecerse rela­
ciones entre la base física y los contenidos concretos de una 
formación cultural. Sin embargo, a veces se habla del "alma 
de tal raza", y aun se habla de un "alma mestiza", o de "los 
valores de cada raza", o de los "valores del mestizaje", como 
si en se fundara una especial capacidad de comprensión 
cultural universal; pero no hay un "alma" de cada raza y 
valores consiguientes, como no los hay por razón de un mesti­
zaje biológico. Carece de sentido inteligible hablar de la "ne­
gritud", o de la "blanquitud", o de la "indigenitud" o de la 
"indianidad", o tal vez de la "amarillez" o de la "mongolidad". 
Si los antropólogos distinguen perfectamente entre el tipo 
humano caucasoide, negroide y mongoloide, más algunos otros, 
por lo menos en los tres primeros casos abundan los ejemplos 
de expresiones culturales diferenciadas con formaciones étni­
cas muy diversas en lo somático y en lo cultural. No se puede 
hablar de "valores blancos", o de "valores africanos" (ni 
siquiera restringiendo Africa a sus regiones negroides), o de 

268 269 



"valores indígenas" o de "valores mestizos". Sin embargo, 
se habla a veces de "la presencia de Africa en América" en 
términos de "negritud" y de "valores africanos"; o se habla 
de la necesidad de volver a "los valores de las culturas indí­
genas". Pero los valores de una formación cultural, que son 
siempre un sistema, no se trasladan como objetos al ámbito 
de otras etnias. Sobre tales modos convencionales de hablar 
no pueden fundamentarse autenticidades. 

El examen de esta temática merece prolongarse, a propósito 
de la idea de mestizaje cultural, y por 10 tanto de una multi­
plicidad de fundamentos. 

El término "mestizaje" tiene una significación clara y defi­
nible respecto del mestizaje biológico; "mestizo" es el ser que 
resulta de la mezcla de dos razas diferentes. Pero no parece 
posible relacionar una situación cultural global o personal con 
realidades biológicas; 10 cual vale tanto en el caso de razas 
diferentes, como en el caso de mezcla de razas. En el nivel de 
los conceptos biológicos y culturales actualmente vigentes, no 
es posible establecer relaciones inteligibles entre uno y otro 
de esos planos. Ningún pediatra que recorre cunas puede de­
cir: "éste nació tamborilero, o carpintero, o político, o mari­
no", porque se trata de caracteres adquiridos transmitidos 
por aprendizaje, o gestados a partir de 10 transmitido por 
aprendizaje; no es por razones biológicas que existe el parla­
mentarismo inglés o que hubo sacrificios humanos entre los 
aztecas o que se baila al compás del tambor. A 10 cual se suma 
que la variabilidad de los caracteres culturales es totalmente 
diferente de la variabilidad de los caracteres somáticos de un 
pueblo, y una misma raza o subraza puede pasar por etapas 
culturales o por niveles históricos extremadamente diferentes. 
10 mismo cabe decir de las mezclas raciales. Conforme a esto 
no podría hablarse de una autenticidad referida a la relación 
con orígenes raciales, puros o mestizos; pero, desde el momen­

to en que la idea de autenticidad se refiere a realidades cultu­
rales, podría pensarse en interpretarla en términos de una 
formación cultural que pueda llamarse mestiza. No sería así 
el caso de la América Latina europea, o de la indígena cuando 
no hay ladinización cultural; por 10 que en ningún caso la 
idea de mestizaje cultural sería aplicable a la totalidad de 
América Latina. 

La expresión "mestizaje cultural" se usa en dos sentidos: 
uno extremadamente genérico, que a veces se emplea para 
toda la circunstancia latinoamericana, erróneamente por 10 
que ya se ha visto; otro restringido, que se aplica a los proce­
sos de abandono de las pautas culturales propias por parte de 
etnias indígenas que asimilan patrones culturales de origen 
bl~nco, con remodelación de rasgos y complejos culturales de 
laS' fuentes; por lo que se trataría de una ladinización mental 
que no necesita de intercambios biológicos. Este último senti­
do podría aplicarse con facilidad a comunidades americanas 
negroides. En todo caso, la idea de mestizaje cultural es dis­
tinta de la de mestizaje biológico: puede haber mestizaje bioló­
gico sin mestizaje cultural, y puede haber mestizaje cultural sin 
mestizaje biológico. Además, la noción de mestizaje cultural 
posee una connotación diferente que la expresión "cultura de 
mestizos", aunque los procesos de ladinización constituyen a 
veces aproximaciones a pautas culturales adoptadas por me­
dios biológicamente mestizos. 

Es frecuente hablar de mezcla de culturas, de ttanscultura­
ción, de simbiosis cultural, de sincretismo cultural, de fusión 
cultural, pero no es usual hablar de culturas mestizas, salvo 
en algunos medios latinoamericanos. Si se quiere con ello ha­
cer referencia a que son variadas las raíces que se encuentran 
en el origen de una situación cultural, esto se refiere a los 
antecedentes de ésta, pero no a sus componentes en tanto se 
haya configurado una formación cultural nueva en un grado 

270 271 



.~ 
suficiente de unidad estilística. De seguirse ese criterio la 

( 	 Grecia clásica o la Roma clásica serían culturas mestizas, 10 
que muestra que esa expresión no puede utilizarse para men­
cionar un rasgo peculiar de América Latina. Si se quiere decir 
que hay coexistencia sin fusión, tampoco esa expresión es de 
recibo, porque cada cual sigue tal cual es, y un producto nuevo 
todavía no Si este producto existe, cabe hablar de la 
remodelación y acompasamiento que han sufrido dos o más 
sistemas culturales; pero, o bien se ha configurado un nuevo 
sistema, o bien no se ha configurado; en los dos casos se 
cae en las alternativas precedentes. 

La idea de mestizaje cultural no parece justificarse ni allí 
donde no se ha creado una nueva forma, ni donde coexisten 
formaciones diferentes. Una identidad cultural puede provenir 
de raíces distintas; la diversidad puede provenir de una misma 
raíz; y si una identidad se define por mezcla de raíces ese 
carácter o bien desaparece en una unidad nueva o bien es una 
forma de coexistencia. 

~ 
~ 

~ Que en una situación cultural se constituyan en calidad de 
ingredientes de una formación factores provenientes de cul­
turas diferentes, es algo distinto de decir que allí existe mes­.~ tizaje cultural. Algunos rasgos del barroco en América Latina, 
sobre todo en arquitectura, muestran que hay elementos ex­

~ traños al estilo de origen; sin embargo, el estilo es perfecta­
mente identificable, y la adopción de nuevos rasgos muestra 
una readaptación de 10 proveniente de lejos a nuevas circuns­
tancias; pero se trata de un fenómeno que se da en casi toda 
formación cultural, y no parece razonable decir que toda 
formación cultural es mestiza. Si así fuese, por eso mismo de 
nada serviría hablar de "mestizaje cultural" para caracterizar 
a América Latina. Por otra parte, es de observar que si en un 
retablo de América Latina, aparecen frutos latinoamericanos, 
se habla de mestizaje cultural; pero no se dice 10 mismo cuan­~ 

do esos mismos frutos aparecen en una naturaleza muerta 
europea. Esto hace pensar que la idea de mestizaje cultural es 
una internalización del punto de vista de los otros, según una 
visión que puede ser europea o estadounidense, con una no 
muy subrepticia valoración despectiva respecto del mestizaje. 

Cuando se habla de mestizaje en relación con el estado cul­
tural de América Latina se suele tener presente la mezcla de 
las raíces europeas e indígenas y africanas; pero ninguno de 
estos términos señala hacia unidades de referencia suficiente­
mente consistentes y aislables. Si bien la cultura europea, que 
sólo es parte de las culturas de pueblos caucasoides, puede 
invocar una relativa uniformidad según un proceso de concres­
cencia, sin perjuicio de desplazamientos históricos bien cono­
cidos en cuanto a sus 'Centros de influyente creación cultural, ,. 
no' puede decirse 10 mismo de Africa, ni siquiera del Africa 
negroide, y tampoco de la América indígena; además, allí don­
de hay mestizajes, se dan situaciones totalmente distintas en 
cuanto al tipo de mestizaje y a su lugar social; yeso vale tanto 
en el plano biológico como en el cultural, puesto que por am­
bos factores puede identificarse la homogeneidad étnica de 
una población. 

Estas consideraciones requieren complementarse con el 
examen de algunos ejemplos concretos de aplicación. Rufino 
Tamayo, en una intervención ocasional, ha formulado suge­
rencias cuyo examen es de interés. Según sus palabras, dichas 
al discutirse la interpretación de 10 que ya sabemos que no 
existe ("el ser latinoamericano"), y a propósito de la impor­
tación de escuelas estéticas y de la autenticidad expresiva, 
habría que distinguir dos zonas de América Latina, con la 
consecuencia posible de identificar un fenómeno de dos cabe­
zas: los países con importante raíz indígena, y los suramerica­
nos criollos, descendientes de extranjeros; de donde infiere 
que los sureños no tienen porqué hablar de modelos extranje­

~ 

272 

273 



ros, que serían acordes con ellos, puesto que son europeos 
nacidos en América; esos mismos modelos podrían ser extra­
ños a los mexicanos, por ser mestizosP Ante esto varias obser­
vaciones deben consignarse: hay zonas en que domina otro 
mestizaje que el basado en el aporte indígena; lo dicho por 
T amayo podría aplicarse sólo a algunas zonas del Cono Sur, a 
menos de pensar en individuos y no en naciones; hay zonas 
de mestizaje biológico pero sólo en mínima parte cultural; hay 
países con diversidad de formaciones culturales denuo de su 
misma nacionalidad; hay zonas de origen africano que han 
remodelado sus antecedentes, de modo que su origen está en 
su adaptación a un nuevo medio. Pero el problema importante 
está en saber si es por el origen que se juzga de la autenticidad 
cultural, y qué pasa si la raíz es múltiple. Que la autenticidad 
latinoamericana sea múltiple es cosa admisible, desde que hay 
áreas culturales diferentes. Que esa diversidad sea compatible 
es admisible, la manera como se ha definido la identidad 
latinoamericana, por entrecruzamíentos de identidades parcia­
les según varios criterios de identificación. Que lo que decide 
si lo importado lo es buena o malamente, y si es o no imita­
ción, sea el origen, es otra cosa. Si el origen se interpreta como 
lugar de procedencia, aparece un problema: aunque el sistema 
básico de valores sea igual, en un nuevo medio cambian los 
problemas a resolver, y cambian las posibilidades con las cuales 
se cuenta, y esto ocurre en las más europoides regiones de 
América Latina. Inversamente, las soluciones de antiguas cul­
turas locales pueden volverse inadecuadas o insuficientes, y 
volverse impropias frente a lo importado que sea acorde con 
las circunstancias. El modelo importado no es ni bueno ni 
malo por ser importado, como no lo es el propio original, por 
el solo hecho de serlo. 

13Intervención en un Simposio promovido por la Universidad de 
Texas, Austin, 1975. Damián Bayon, El artista latinoamericano y su 
identidad. Caracas, Monte Avila, 1977 p. 92. 

274 

de utilidad considerar algunas otras interpretaciones muy 
próximas acerca del tema. Por ser muy típico de una manera 
de pensar, vale la pena examinar el siguiente texto: . 

Latinoamérica, producto del mestizaje de la conquista ibérica con 
las culturas indígenas preexistentes, si bien hereda por una vía 
la cultura occidental, por otra se debe a lo autóctono y entonces 
la respuesta del mestizo latinoamericano, es decir, aquello que 
corresponde a su propio ser, no puede ser unilateral, debe surgir 
por esencia del diálogo entablado entre ambas herendas.14 

Acá es notoria una generalización excesiva, que deja de 
lado la diferenciación según áreas culturales. No es posible 
igualar la herencia cultural indígena, de contenidos profunda­
mente distintos y situada en niveles históricos variados, con 
la diferencia entre regiones donde parte de esa herencia ha 
suqsistido, y oUas en las cuales tal herencia fue aniquilada. 
¿S~ puede hablar de herencia cultural indígena allí donde 
existían tribus nómadas neolíticas que fueron exterminadas? 
Por otra parte, la cultura ibérica aportó elementos importan­
tes de la cultura europea occidental, aunque estaba ya en 
reUaso histórico; lo que actualmente se hace presente en Amé­
rica Latina con el carácter de cultura occidental, es muy poco 
ibérico, es lo no-ibérico de Europa o de su continuación y 
transformación norteamericana estadounidense, sin contar ade­
más con el proceso de despañolización que por las corrientes 
migratorias y por su política cultural han sufrido países de 
europeos trasplantados, como gran parte del Cono Sur. No se 
ve que en estos casos pueda hablarse de una doble herencia 
como "parte de su propio ser", Por lo demás, no se ve qué 
sentido tenga para el Brasil de hoy practicar costumbres por­
tuguesas o fomentar costumbres de origen tupí-guaraní en 
algunas regiones pero de otras etnias indígenas en otras, ni df; 

14Diana V. Piccotti de Cámara. Ponencia en el IX Congreso Interame­
ricano de Filosofía, 1977; Grupo 1, Tema 3, Trabajo N~ 5 (Repartido 
a Mímeógrafo). 

275 

http:herendas.14


~ 1 
fomentar la antropofagia y las flechas envenenadas porque 
sean acordes con los orígenes. 

¡ 
Veamos ahora este otro texto: ~I 

En dos altos desarrollos, mesomaérica y el área andina, se en­
cuentra la base fundamental de cualquier interpretación que 
intente caracterizar lo que fue y por ende, lo que es América~ Latina, es decir lo que somos nosotros y lo que puede ser el futu­

t 
~ ro de nuestras sociedades... tal vez rescatando sus fórmulas 

valorativas más vitales (reciprocidad, solidaridad, creación común 
y autonomía), y recreando su concepción básica que definía a 

~ 
la comunidad y no al individuo como elemento de base de la 
organización social, la imagen del hombre latinoamericano, la 
imagen de nuestro ser, puede alcanzar otra dimensi6n y tener 
un rasgo propio de singularidad.!5 ~I 
es admisible caracterizar todo el conjunto de América 

Latina por dos de las muchas áreas culturales precolombinas, '.1• las cuales dos, además, difieren entre sí, y sólo imaginativa­
~ mente se puede pensar en sistemas de valores comunes. Por,. un pasado no se puede juzgar el presente ni proyectar el futu­


ro, en tanto el pasado sea tal; por el pasado no se determina un 

1•.1 "ser", silla a lo más un modo estructurado de vivir. Los valo­


res de una sociedad precolombina pueden ser románticamente 
(.. 
( evocados, pero no se ha demostrado que sean compatibles con 

( 
.1 una sociedad actual, o que tengan una viabilidad que no dé 

lugar a su explotación por parte de sociedades más avanzadas; 
(• no se transforman sin problemas los valores antiguos en estruc­
-, turas sociales modernas. Si se selecciona dentro de lo que fue 

.1 pasado, ello se hace en razón de criterios actuales, y no de lo 

I.. que meramente es pasado; o sea que el pasado es juzgado des­
de un presente, y es en razón de las opciones que se piensan

r.. 
posibles en un presente multigeneracional y continuo entre1-'1 márgenes móviles de tiempo que parte del pasado es valorada 

15José Matos Mar. Ponencia en el Simposio "América Latina: con­'~ ciencia y nación" (1976). Caracas, Equinoccio, 1977, p. 142. 

:~ 
276 

positivamente; no se valora así a la antropofagia, ni a los sacri­
ficios humanos, por ejemplo. ¿Será cosa de autenticidad imitar 
a los cortadores y reducidores de cabezas?; ¿se tratará entonces 
con valores auténticos? Por último, la singularidad puede no 
ser valiosa. 

Las citas examinadas se refieren al mestizaje euro-indígena; 
pero en otros casos, referibles a un área cultural diferente, 
el tema se apoya en el mestizaje afro-caucasoide, siguiendo 
con frecuencia el camino de las valoraciones positivas respecto 
de una herencia racial o cultural negroide: 

El negro en nuestra génesis fue un activo elemento civilizador, 
con una cultura a todas luces más compleja y avanzada que la de 
los más adelantados de nuestros grupos indígenas ... 16 

~in embargo, parece importante tener en cuenta que es ine­
vit~ble un serio proceso de aculturación, y que, además, llega­
ron procedentes de distintas etnias. Pero déjese de lado esto, 
a determinar por la investigación histórica, para apreciar esta 
otra idea del mismo autor, siempre a los efectos de la idea de 
autenticidad ligada con raíces y orígenes en el sentido de fun­
damentos: 

Después de los horrores del desgarramiento y del trasplante, 
instalado ya en el ser mestizo que es el venezolano, el forzado 
inmigrante ilumina otro rasgo característico del alma nacional; 
la irrenunciable vocación de libertad, la disposición al sacrificio 
por valores políticos de eminente rango, la impavidez y el coraje 
para la acción heroicaP 

y poco antes había dicho: 

Históricamente, el mestizaje y la libertad son coordenadas regias 
de Venezuela. En ambas está presente el Africa.18 

16Discurso de J. L. SaIcedo-Bastardo en la seSlon conjunta de las 
Academias Nacionales en honor del Presidente Senghor. El Nacional, 
ll/XI/77, Cuerpo C. 

17Ibid. 

18Ibid. 


277 

http:Africa.18


['l. 
!.I 

ii 
: I 

La confrontación entre estos dos pasajes es de especial inte­1 
rés, porque admiten un desplazamiento que es aceptable en 
el plano retórico, pero que permite atisbar un real problema 
antropológico. En el texto citado en primer lugar de estos dos 
últimos, el orador señala que en la búsqueda de la libertad 
está presente el negro ya incorporado al mestizaje venezolano; 
luego, debe tratarse de un mestizaje cultural y no racial, por­
que en los procesos políticos que se tienen en cuenta en esos 
textos participaron tanto quienes ya estaban mestizados racial­
mente como quienes no 10 estaban. Pero en el segundo de los 
textos citados -cuyo lugar está primero en el discurso que 
se comenta- se habla de presencia africana. Esta afirmación 
puede valer -y vale- como fórmula de cortesía dadas las 
circunstancias del discurso, pero confrontada con la otra per­
mite advertir que no es "Africa" 10 que está presente en las 
gestas emancipadoras de América Latina, ya que ésas son ges­
tas latinoamericanas. En el negro en tanto negro no hay ni 
deja de haber vocación de libertad. Africa no había tenido 
siglo XVIII ni Enciclopedia, ni estaba ligada a la emancipación 
norteamericana, en la que no tuvo que ver el negro. La parti­
cipación del negro en los sacrificios por libertades es parte 
de un fenómeno latinoamericano y no africano. Toda gestación 
cultural realizada en medios negroides en América Latina es 
latinoamericana y no africana; por eso es preciso tener cui­
dado con expresiones tales como "Africa en América", pues 
la presencia de rasgos culturales actuales referibles a un 
origen ya algo remoto no es presencia de los orígenes 
mismos. El hecho es distinto si se habla de "Europa en Amé­
rica", porque Europa actual ejerce una influencia actual que 
se internaliza, mientras que Africa actual no es actual como 
factor cultural internamente operante en ninguna de las áreas 
culturales latinoamericanas. 

En los textos que se glosan aparece una estima del aporte 
negro que no se encuentra en los textos citados poco antes, 

278 

que se referían al aporte blanco y al indígena. Es pertinente 
preguntar a esta altura si esa conjunción de factores ---;-nin­
guno de ellos uniforme- determina alguna especial forma de 
multiplicidad cultural, sin perjuicio del añadido, en algunos 
lugares, de influencias asiáticas. Arturo Uslar Pietri dice: 

... 1a América hispana en particular, Latinoamérica en general y 

la América Latina y el Caribe además, pertenecemos a la cultura 

occidental, y esto es verdad. Es verdad pero de cierto modo. No 

pertenecemos a la cultura occidental como un francés, ni como 

un italiano, ni siquiera como un español, como el habitante de 

Jamaica o el de Barbados pertenecen a la cultura occidental, pero 

no como un inglés ni como un sueco ni como un holandés. Per­

tenece de una manera muy peculiar y es la que hace su originali­

dad, y la que justifica su presencia en la historia. Y es esto 10 que 

habría que buscar y que respetar.19 


En otro texto, Arturo Uslar Pietri agrega: 

Es una situación muy distinta, a cómo recibe la civilización occi­

dental un japonés, porque la civilización occidental no es de los 

japoneses, o cómo la recibe un africano, o a cómo la recibe un 

chino o un hindú. Ellos reciben la civilización occidental como un 

instrumento, como algo que añadir a 10 que ellos son. Nosotros 

no, la civilización occidental es nuestro hecho, la civilización 

occidental es nuestro ser. Estamos hablando en una lengua roman­

ce, tenemos una herencia cultural dominantemente occidental en 

su parte de mayor influencia y a eso añadimos, claro, la presencia 

de los otros dos actores fundamentales de la creación del hombre 

latinoamericano. Pero eso nos diferencia radicalmente, porque no 

somos gente que estamos recibiendo la civilización occidental para 

ajustarla a una civilización distinta o con un pasado cultural 

ajeno, sino que dentro de la configuración de la civilización occi­

dental representamos una provincia, configuramos una familia 

con una nota, una calidad y una condición diferentes a las demás 
 (
familias, que son las que constituyen la Europa Occidental y los 
Estados Unidos y el Canadá. Dentro de esos tres grupos nos­

19Intervención en la Conferencia sobre Políticas Culturales de Amé­
rica Latina y el Caribe (UNESCO, Bogotá, 1978). El Nacional, 22/I/78, 
Cuerpo C. 

279 

http:respetar.19


~ 

j¡l.. 

.~. 

..= 

e
.. 

( 

..
(.= 

(~ 
(.. 
.... '. 

. ~~ 
(~ 

otros somos ese tercer grupo distinto, pero que pertenece a la 
civilización occidental.20 

La afirmación que se extrae de las citas precedentes es 
clara: América Latina pertenece a la civilización euro-occiden­
tal, pero representando una variante, constituyendo un sector 
algo diferente de otros integrantes. Es de preguntar en qué 
ha de consistir esa peculiaridad. Arturo Uslar Pietri cree que 
ésta reside en el mestizaje: 

Ese vasto conjunto de espacio geográfico, de historia y de huma­
nidad que llamamos, con un nombre insatisfactorio, la América 
Latina, puede caracterizarse por varios y diferentes rasgos. Acaso, 
el más característico y profundo esté constituido por el mestizaje.21 

Todo esto determina lo que a mi modo de ver es el rasgo esencial, 
que yo me permito llamar con una palabra desacreditada, poco 
grata, sobre la cual han caído prejuicios de toda índole, que es 
la palabra mestizaje.22 

¿No es esto algo diferente de las afirmaciones anteriores? 
Pues se tratará de un mestizaje que da lugar a una nota dis­
tinta, tal vez un tanto discordante, pero que no impide la 
fundamental pertenencia al conjunto euro-occidental. Esto 
no deja de plantear problemas, porque el caso a examinar 
sería el del mestizaje cultural: 

Pero el mestizaje más poderoso no es solamente el de la sangre, 
el principal mestizaje es el cultural, el que determina todo ese 
extrañamiento del europeo en América, el que determinó el diá­
logo entre las tres razas y el que determinó esa situación peculiar 
en la que se mezclaron cosas de uno y de otro. Ese mestizaje dio 
resultados inmediatos increíbles. En los casos en que había mez­
cla sanguínea, en los casos en que no la habia, porque es bueno 
pensar que los que tengan la piel más blanca, si son hispanoame­
ricanos son culturalmente tan mestizos como el Inca Garcilaso.23 

20Ponencia en el Simposio "América Latina; conciencia y nación", 
Op. cit., p. 133. 

21"Originalidad y destino del continente mestizo". El Correo, Unesco, 
XXIX, Feb. 1976, p. 28. 

22"Ponencia ... ", p. 127. 
23Ibid., p. 128. 

280 

La última parte de este texto es excesiva; el Inca Garcilaso 
es un caso privilegiado de doble formación cultural; pero bue­
na parte de los latinoamericanos se forma en una sola tr~dición 
cultural, así sea blanca o indígena, y en algunos pocos casos 
negra. La coexistencia de más de una tradición se da sólo en 
algunos medios; la fusión entre factores culturales de origen 
diverso se da en otros pocos, y en proporciones notablemente 
variadas. 

El solo contacto marginal entre grupos, o el solo contacto 
con un medio geográfico diferente y productos naturales dife­
rentes no son suficientes para hablar de mestizaje cultural. Uno 
es el hecho argentino con sus escasos grupos indígenas peri­
féricos, y otro el de regiones guatemaltecas o el de la altiplani­
cÍ'fi andina. Es de preguntar si se puede hablar de mestizaje 
cultural allí donde el aporte negro está limitado al uso de 
tamboriles y ritmos folldóricos para uso en determinadas 
festividades, como en Uruguay; y además, como pasa en 
muchos lugares, en algunos cuentos y supersticiones populares. 
¿ Sería acaso esto algo diferente de variantes locales que se 
dan en Europa, desde Escocia hasta Sicilia, desde Suecia hasta 
Suiza? ¿Cómo distinguir el caso latinoamericano del estadou­
nidense, con una subcultura negra de evidente relevancia, así 
sea sólo en lo musical? ¿Qué diferencia cuantitativa permite 
distinguir algunas regiones latinoamericanas de la existencia 
de grupos indígenas en los Estados Unidos o en Canadá? ¿La 
noción de cultura mestiza, si se insiste en ella, no podría apli­
carse a los Estados Unidos y a su histórico proceso de acultura­
ciónen el "lejano Oeste"? Por otra parte, es preciso distinguir 
entre las relaciones entre culturas próximas y culturas radical­
mente diferentes. No parece adecuado hablar de mestizaje 
cultural porque Shakespeare recurra a crónicas italianas. Algo 
semejante cabe decir sobre Borges o Carpentier. ¿Es mestizo 
cultural Montaigne por reflexionar a propósito de datos sobre 

281 

http:Garcilaso.23
http:mestizaje.22
http:mestizaje.21
http:occidental.20


América? ¿Lo son Voltaire y Rousseau? ¿Lo es Mozart por 
escribir óperas en cuyos libretos hay "turquerías"? 

Dejando de lado esta exagerada ampliación de la idea de 
mestizaje, se puede observar que la tesis de Arturo Uslar 
tro no se contesta con el señalamiento que han existido o 
existen otros mestizajes, pues admite sin restricciones que "no 
existe ninguna cultura pura", y que es mestiza la propia 
Europa: 

¿Qué es eso que llamamos Europa, sino el escenario de uno de 
los más increíbles procesos de mezcla cultural ... ? 

La civilización occidental es la hija de una larga y difícil mezcla 
realizada a lo largo de quince siglos entre las más contradictorias 
herencias y presencias. La increíble, y a veces casi irreconciliable, 
mezcla de lo latino y lo germánico, del cristianismo y del paganis­
mo, creó las nuevas formas culturales y las nuevas lenguas.24 

Es preciso preguntar qué razones pueden darse para soste­
ner que la expresión "mestizaje cultural" tiene especial signi­
ficación para referirse a América Latina. Esas razones serían 
dos, una que se refiere a la conclusión del proceso de mesti­
tizaje en Europa, y otra relativa a la importancia pasada y 
actual del proceso en América Latina: 

Ese proceso terminó en Europa hace siglos. Terminó acaso en el 
Renacimiento y la Reforma que, en cierta forma, estabilizaron y 
canalizaron a Europa. Pero ahora en el único gran espacio geo­
gráfico y humano en el que sigue abierto y en plena fuerza crea­
dora es en la América Latina.25 

Es tan solo en la América Latina donde se ha dado con tanta 
extensión y profundidad un viviente proceso de mestizaje cul­
tural parecido al que determinó el nacimiento de la propia 
cultura occidental.26 

24" Intervención ... " 

25"Originalidad ... "; El Correo, p. 31. 

261bid., p. 32. 


( 

t 
(i 
( 

Ya se ha hecho el examen crítico de la idea de mestizaje ( 
cultural; pero puede agregarse ahora la indeterminacjón en 

(que queda el tipo de relación que permitiría hablar de mesti­

zaje, pues no es lo mismo el contacto entre culturas próximas ( 

que muy alejadas; habría además que discutir la comparación ( 

entre tiempos pasados de Europa y situaciones actuales en 
 (
América. Pero urge ya -y al margen de la discusión sobre 

(la pertinencia de la idea de mestizaje culhlral --extraer con­

clusiones sobre 10 que puede representar la multiplicidad de ( 

fundamentos para determinar la autenticidad de un universo ( 

cultural presente. ¿Es que lo auténtico consistirá en ser fiel a 
 ( 
una síntesis infortunada, o a una amalgama de elementos que 
rugen al verse juntos? ¿Qué hacer si estos fundamentos son 
incompatibles, y si no pueden distribuirse según la ocasión? ( 
¿Será auténtico ser fiel a ratos a cada uno de esos "fundamen­ ( 
tos"?; ¿qué pasa en cada uno de esos ratos con los otros (
damentos? tema se enreda en vericuetos ininteligibles. 

(
Este resultado podía preverse para todo tratamiento que remi­

(ta a pasados o a futuros, por cuanto no hay autenticidades 
sino en razón de las coordenadas estimativas de una situación ( 
cultural presente, y es por ésta que ha de discutirse 10 valedero 
por auténtico. Luego, la discriminación entre raíces, orígenes, 

(
o fundamentos es derivada; luego, la idea de mestizaje cultu­

(ral no es deontológicamente relevante, y sólo puede importar 
como dato a tener en cuenta para orientar polfticas culturales, 
sin que esto suponga que por tal dato se determina forma 
alguna de autenticidad, tanto y en tal grado que es posible 

(
imaginar una política cultural -como la sarmentina- que 

(vaya contra orígenes, raíces y fundamentos. Luego, una políti­
ca de esa Índole no se censura porgue hayan existido o todavía ( 
perduren antecedentes culturales de talo cual índole. Toda 
censura y todo elogio remite a opciones posibles dentro de un 
universo cultural actual, las cuales dentro de éste deben dar sus 

( 

283 ( 282 

http:occidental.26
http:Latina.25
http:lenguas.24


~ 


~ 

~ 
r
.. 

r 
~ 

r.. 

(­

.•'.~ ( , 

\ • 
111 .. 

¡.1­
leI 

:•..

'.,

:~ 


'~ 


razones, que no se pueden escamotear en el nombre de 
pasados ni en el nombre 

V. Autenticidad y {(Nuevo Mundo" 

Otro planteamiento relativo al tema de la autenticidad y 
muy diferente de todo examen de raíces históricas, ha sido 
formulado por E. Mayz Vallenilla, que dice: 

... nuestra reflexión crítica nos ha ido convenciendo de que es 
de todo punto de vista impropio hablar en sentido ontológico 
de un "ser latinoamericano". Ello implica en sí un contrasentido. 
10 único que puede afirmarse con rigor, y comprobarse históri­
camente, es una experiencia americana del Ser que, al realizarse, 
configura a su vez al ser histórico del hombre latinoamericano. 
Semejante experiencia histórico-ontológÍca revela una compre­
sión "original" del Ser en el latinoamericano y, al propio tiempo, 
postula que deben existir especiales "condiciones de posibilidad 
existenciarias" mediante las cuales ella se realice.27 

La primera parte de este texto parece ser concordante con 
las conclusiones extraídas al examinar en esta obra el tema de 
la identidad. Sin embargo, no es fácil su conciliación con la 
segunda parte del mismo texto, que habla de una "experien­
cia histórico-ontológica", aunque pueda aducirse que el térmi­
no "ontológico" se toma en su acepción heideggeriana, es 
decir como lo relativo al pero tampoco es fácil de acordar 
con otras expresiones que se encuentran en el mismo trabajo 
de dicho autor, tales como "búsqueda de nuestro propio ser" 
(p. 52), "ser histórico latinoamericano" (p. 58), "qué rasgos 
ontológicos 	 definen el ser histórico del hombre americano" 

61), "temple fundamental de nuestro ser" (p. 81), "nues­

27Ernesto Mayz Vallenilla. El problema de América. Caracas, U.C.V., 
1959, "Prólogo") p. In. ' 

284 

tro 'ser americanos'" (p. 93), "esclarecimiento óntico-onto­
lógico del hombre y del Mundo americanos" (p. 100), y otras 
semejantes. Las tesis que E. Mayz ValIenilla desarrolla bajo 
una clara inspiración heideggeriana están por su origen ex­
puestas a caer en un ontologismo tan radical como discutible. 
Pero el autor advierte con lucidez algunas dificultades vincula­
das a su camino metodológico, que sigue planteas característi­
cos de la fenomenología alemana: 

a) ¿Son, sin más susceptibles de "reducción eidética", los fenó­
menos históricos propiamente tales? ¿Puede la índole ontológica 
de ellos -esencialmente sometida a la variación de los procesos 
temporiformes- ser captada Íntegra y adecuadamente mediante 
un procedimiento de intuición eidética? b) Suponiendo que lo 
fuera ... ¿respondería la intuición que se obtuviera a un hori­
zonte de datos absolutos o simplemente a la "altura" de la pers­
pectiva histórica desde la cual haya sido divisada y obtenida? 
¿No acecha, con esto último, un peligroso reducto por donde 
puede colarse fácilmente el más devastador relativismo? c) ... 

de.rec:ha·s me asisten para hacer de estos "datos" de mi con-
testimonial del llamado "ser histórco latino­

americano? Con acallar estas dificultades no se ganaría absolu­
tamente nada. Hemos preferido consignarlas aquí, justamente en 
el para evitar que se nos confunda con "ingenuos" 
tejedores de mitos y metáforas. Por eso, nada se halla más alejado 
de nuestras intenciones que hacer "poesía" filosófica del "ser 
latinoamericano".28 

" 

La primera de estas auto-objeciones es muy pertinente. De 
conformidad con lo ya sostenido sobre la identidad en el orden 
de lo histórico-cultural, no hay ni puede haber un "eidos" 
referente a formaciones culturales. Cierto es que, respecto de 
aquellas civilizaciones que han logrado unidad estilística, cohe­
rencia en su desarrollo y relativa constancia de algunos 
caracteres, como la cultura griega, o momentos culturales muy 
definidos, como el Renacimiento, puede haber la ilusión de 

28Ibid., p. 57 s. 

285 

http:realice.27


I 
una forma eidética; pero se trata de procesos culturales que 
se gestan según circunstancias históricas; el tipo que las carac­
teriza es de orden empírico, y nadie discute que un tipo empí­
rico es diferente de un "eidos". Así también, la gestación 
histórica de una idea estética condiciona desarrollos, pero 
establece secuencias necesarias; podemos preguntar por la 
idea característica del barroco italiano o del expresionismo 
francés, pero tal "idea" apunta a lo típico o a lo voluntaria­
mente buscado, pero no a un "eidos"; nadie diría que la 
música sinfónica se desarrolla por el "eidos" de lo sinfónico. 
Así pasa también con las grandes formaciones histórico-cultu­
rales, y si se buscan razones concretas para explicar, por ejem­
plo, el ascenso o la caída de los Mayas, nadie hallará tal razón 
en un "eidos". Siendo así, no hay ni puede haber un "eidos" 
latinoamericano; y si no lo hay, no hay "intuición eidética". 

La segunda auto-objeción remite a temas especulativos de 
la Filosofía de la Historia, que en este momento no correspon­
de examinar; y la tercera habrá de mostrar su relevancia 
cuando aparezca definidamente lo que se propone interpretar 
como una "voz de la conciencia". Por 10 tanto, es ahora preciso 
acercarse a la búsqueda de contenidos concretos: 

La "originariedad" del hombre americano se halla encubierta -y 
allí tendremos que buscarla y descubrirla- en su peculiar ma­
nera de experimentar el Ser. Ella se revela y se expresa, por 
modo eminente, en su manera de vivir la historia, forjar sus obras 
y encararse con la tarea de pensar. Tras de todo ello resplandece 
que la experiencia del Ser que tiene el hombre americano acusa 
marcadas diferencias con las tradicionales experiencias del Ser 
que han tenido los hombres de otros tiempos y culturas.29 

Llama la atención que para esclarecer un supuesto modo 
americano de ser, se interprete o no como modo estructurado 
y colectivo de vivir, se recurra a una idea tan extremadamente 
especulativa y genérica como la de una "experiencia del Ser", 

29Ibid., p. 97. 

286 

que según todo el contexto habría que interpretar a través 
de Heidegger, y que dentro de su filosofía integra los aspectos 
más tardíos y más especulativos de su creación intel~ctual, 
aunque pueda interpretarse retrospectivamente. Conforme a 
esto habría una experiencia del Ser que sería diferente en 
diversas formas culturales, y que sería diversa en el ámbito 
"americano". Se podría preguntar si cabe suponer la existencia 
de un "eidos" para cada una de tales experiencias, y con qué 
fundamentos se podría sostener su validez; o si, más bien, 
supuesto que tal experiencia sea efectiva, su caracterización 
depende del lapso histórico que se tenga en vista y del sufi­
ciente examen de sus manifestaciones. Esto tiene que ver con 
la segunda auto-objeción antes señalada y dada por marginal 
en cuanto a lo que ahora importa; pero, aun así, su concreción 
eX'igiría un análisis concreto de obras y de expresiones cultu­
rales a la vista, como la que sería necesaria para sostener, por 
hipotética que sea, la tesis de una experiencia del Ser que sea 
característica. análisis no existe en el texto que se comenta, 
yeso importa aunque se justifique por las circunstancias en 
las cuales se ha expuesto el enfoque que se sostiene. Sin una 
base empírica de referencia, haya o no "intuición eidética", no 
hay apoyo para la tesis. El mismo autor da lugar a plantear los 
problemas: 

¿En qué consiste este "ser americano"? Plantearse así la pregun­
ta es una cuestión a la que le falta todo sentido y autenticidad. 
El "ser del latinoamericano" no puede revelarse súbitamente, ni 
por obra de un discurso intelectual preparado a priori. Como ser 
histórico que es, él necesitaría irse revelando pacientemente en 
el tiempo y en la historia)O 

Sin embargo, se pasa pronto a una explicación de tal "ser", 
aunque se interprete a éste como una variante en la historia de 
una "experiencia del Ser": 

30Ibid., p. 53 s. 

287 

http:culturas.29


1 

•• 
~ 
1, 

El americano sabe --con un "saber" preontológico, que es 
como decir "cree" o "tiene en cuenta"- que sólo siendo "origina­
rio" alcanzará su ser auténtico)l 

Sin saber
I 

funda su~ 
definen el 
se siente 
radical)2 

I '= 
en qué se basa "lo nuevo" de su Mundo, dónde se 
"originariedad", y, en síntesis, qué rasgos ontológicos 

ser histérico del hombre americano, este hombre no 
vivir en plenitud y con autenticidad verdaderamente 

... el sentir que su Mundo constituye realmente algo "originario" 
es como una "voz" que parece resonar insistentemente en lo más 
profundo de la conciencia cultural del hombre americano)3 

Como americanos que somos nuestro "ser" tiene ya, en cada 
caso, una comprensión originaria de América en la que se halla 
implícito el sentido del ser "nuevo" --original- de este "Nue­
vo Mundo".34 

En estos textos se enlazan las nociones de autenticidad, ori­
ginariedad, voz testimoniante, y novo-mundidad. Lo nuevo 
de este mundo, sería lo en él original; pero lo original sería a 
la vez lo originario. ¿En qué consistiría esa novedad, sin acce­
so adecuado a la cual se frustraría un nuevo modo humano de 
ser auténtico? Mayz Vallenilla descarta completamente que 
lo nuevo del "Nuevo Mundo" esté en el mero hecho de llegar 
a tierras antes no conocidas, o en la novedad de sus entes 
característicos; ningún telurismo, ningún indianismo, ningún 
esfuerzo por inventar originariedades, nada de ese orden podría 
fundamentar una relación adecuada de autenticidad. Buscando 
lo propio de la nueva experiencia, Mayz Vallenilla la en­
cuentra en un nuevo temple de ánimo, la Expectativa; la cual, 
aunque es genérica en el orden de la experiencia humana, 
tendría un lugar predominante y privilegiado en la experiencia 
americana. 

31Ihíd., p. 93 s. 

32Ihid., p. 61. 

33Ihid., p. 60. 

34Ihid., p. 56. 


288 

La Expectativa como temple fundamental de nuestro ser -al 
hacer que éste consista en un radical pre-ser-presente que se halla 
pre-afectado por lo por venir, obliga a que extasiemos nuestro 
Mundo en torno como un algo "advenidero" --como Mundo por 
venir o por llegar- y, en cuanto tal, como "Nuevo Mundo")5 

Nuestro "ser", antes que un "no ser", es plenamente "ser" y 
por ser tal (pero extasiado en el Advenir por ohra de una funda­
mental Expectativa) constituye un siempre y reiterado "no-ser­
siempre-todavía", siendo, sin embargo, ya, en absoluta plenitud.36 

No deja de causar extrañeza el carácter extremadamente 
especulativo de estas fórmulas proclives a ser interpretadas 
como meros juegos de palabras. El sistema de conceptos que 
en ellas se utiliza está inspirado en la filosofía de Heidegger 
(así, y tomando no sólo las citas sino el conjunto de la obra, 
"ontológico" en el sentido de lo que guarda relación con el 
Ser, el par "existenciario-existencial", la idea de "los éxtasis 
de la temporalidad", el "pre-ser-se" y lo "Advenidero", el 
"Pasado Presente" y el "Pasado de Museo", los "temples de 
ánimo", la "voz de la conciencia" en un sentido ontológico 
anticipativo, la atención a 10 "originario", entre otras cosas); 
por lo tanto, depende del valor actual que se atribuya a tal 
filosofía; pero, además, se hace una transposición de plantea­
mientos que no queda fundamentada, pues Heidegger elabora 
sus tesis respecto de la existencia humana en tanto tal, y en 
principio no da lugar a análisis de formas concretas de existen­
cia en su particularidad regional. El mismo sistema conceptual 
produce un deslizamiento inevitable hacia tesis ontologistas, 
que contradice la declaración ya citada que se encuentra en el 
Prólogo de la obra que se comenta. No sólo es así, sino que de 
lo ontológico se pasa a lo deontológico; así, se aclara que la 
"Expectativa" no es 
corresponde pensar 

igual a la "Esperanza" (p. 87), que no 
en América como "reino del futuro" 

35Ihid., p. 81. 
36Ibid., p. 83. 

289 

http:plenitud.36
http:Mundo".34


I 
(p. 88), que la acción del expectante "debe ante todo no de­
jarse engañar" (p. 88), que no debe ser sino un "estar pre­
parado" (p. 89); y luego de excluir posibilidades discordantes, 
se agrega, a propósito de éstas: 

Si el hombre americano actuara así --o dicho de otra forma, si 
modificase el radical temple de su Expectativa- no fuera hom­
bre americano. Nuestro sino y destino consiste en ser fiel a esta 
conciencia y en actuar conforme a sus imperativos. .,. Pues sólo 
obedeciendo aquel destino, nuestro ser vendrá a la luz y alcan­
zaremos la "originariedad" que se oculta en el ser americano)7 

Ante esto cabe decir: primero, que es extremadamente dis­
cutible que se pueda caracterizar de la manera expuesta un 
modo de "ser histórico", dado el escaso contenido concreto 
que puede ser atribuido a la fórmula; segundo, que si se trata 
de un "ser histórico" éste ha de ser históricamente transfor­
mable, como en lo europeo hay un ethos medieval y un ethos 
moderno, y no sería posible sostener que sólo el "ser latino­
americano" se define con una sola fórmula de carácter perma­
nente e ineluctable, fuera de la cual no podría mantenerse su 
identidad; tercero, que es muy difícil detectar alguna aplicabi­
lidad de la fórmula respecto de contenidos culturales concre­
tos, o distinguir 10 que sería Expectativa latinoamericana de 
la que sería mera expectativa humana, o distinguirla de la que 
se da en todo proceso de desarrollo y aun de crisis; cuarto, 
que de lo que es de un modo no se sigue que debe ser así, pues 
cabe la posibilidad de conducirse fácticamente de otro modo 
que según un supuesto "sino y destino", y por 10 tanto se 
necesita de otra fundamentación que la ontológica para deter­
minar la validez un camino de comportamiento, así sea 
como mera condición de auténtica originariedad. 

textos aparecen otros elementos: 

p.92. 

Si todo depende de asegurar la existencia de este Nuevo Mundo 
-y si su posible existencia requíere que se 10 proyecte mediante 
el acto de una voluntad enraizada, nutrida y animada .por la 
tradición-, ello nos obliga a que, viendo a través de nuestra 
conciencia histórica, nos percatemos de que la idea o vocación 
de vivir en un auténtico Nuevo Mundo no es una simple inven­
ción, utopía o aspiración quimérica, sino que ella, como una 
vertiente ontológico-existenciaria arraigada en nuestro más ínti­
mo etbos, ha dirigido desde sus la acción fundadora de 
quienes han gestado nuestra verdadera historia)8 

Lo peculiar, originario o novedoso de este mundo, por el contra­
rio, se halla en el de radical expectativa que, como funda­
mental ingrediente de su etbos, distingue al hombre latinoame­
ricano. Es a ese y a su consustancial expectativa, 
que el latinoamericano asume una peculiar actitud ante el discu­
rrir del tiempo y es, a su vez, en base a ello, que se conforman 

'\ 
los originarios rasgos de su conciencia hist6rica)9 

Efectivamente, si algo y caracteriza al hombre latinoa­
mericano es el hecho de no sentirse simplemente heredero de 
otros mundos y sino llamado a la tarea de proyectar 
y construir su propio mundo el Nuevo Mundo. Esa vocación de 

ese hallarse obligado a la tarea histórica de crear y ( 
edificar una obra que sea hechura propia -sin sentirse ligado al 
paradigma de tradición ajena, atenido a sólo su presente, ( 

oteando constantemente el 
etbos del hombre latinoamericano en 

son rasgos indelebles del 
los cuales se traduce su 

( 

de radical expectativa.40 ( 

En 10 que antecede se encuentra incorporada la nOClOn de ( 

"ethos"; además, de un ethos propiamente "latinoamericano"; 
además, se trataría de un ethos con rasgos "indelebles"; ade­
más, "la idea 
Mundo" sería 

o vocación de vivir en un auténtico Nuevo 
una "vertiente ontológico-existenciaria" de tal ( 

ethos; además, "el temple de radical expectativa" sería "in­
grediente fundamental" de dicho ethos y le sería "consustan­

38Intervención en el Simposio "Condencia y Naci6n"; Op. cit., p. 25. 
39Ibid.) p. 27. 
40Ibid., p. 26. 

291 
290 



¡ 
{ 	 dal"; todo ello junto a la tesis de que la experiencia expectante 

de un "Nuevo Mundo" se expresaría en una "vocación de fun­
dador". sumamente pertinente recurrir a la noción de•~! 	 "ethos" para caracterizar modelos culturales en los que se da 

.~ 	 un estilo colectivo vital según un sistema básico dominante de 
preferencias jerarquizadas; sin embargo, en el curso de este li­
bro y a propósito de la diversidad de áreas culturales latino­~ 	 americanas, ha quedado excluida la idea de un ethos latinoa­
americano. Podría suponerse que las relaciones entre las áreas 
permiten reconocer algunos rasgos comunes, o que existe un ~ temple de ánimo común; pero la existencia de concordancias \ 

~I no autoriza a hablar de un ethos común. Además, se trataría de 
I 

un "ethos latinoamericano"; pero en el trabajo anteriormente 
comentado se hablaba reiteradamente de un "ser americano"; 

~ y en él se dice, dubitativamente: 
'i 
~. 

Sólo en tanto que el "descubrimiento" físico se fue convirtiendo 
en descubrimiento de conciencia, y sólo en tanto que en esta 
conciencia se fue implantando e imponiendo el temple de una•I ~ expectación ante lo Advenidero, el factum brutum de la presen­

\~I cia americana fue adquiriendo los caracteres que acompañan a la 
"originariedad" con que emerge hoy en todas las conciencias de 

I"1 los latinoamericanos .,. y quizás sólo de ellos.41 

)1 
Sin embargo, no se dan razones fundadas para justificar esa 

~I restricción. Parece aventurado pasar de lo americano a lo lati· 
.~ 

noamericano sobre la base de intuiciones, o de maneras de 
p¡¡ percibir una "voz de la conciencia" que remitiría a "10 origi­

nario". Por otra parte, y supuesto un hipotético ethos latino­i.'.1 americano, ¿será por la "originariedad" exclusiva ligada a un 
temple de ánimo dominante que se distinguirá tal ethos de 

.. 
l1li1 otro supuesto ethos americano pero no latinoamericano? 

De tal supuesto ethos se dice que tendría rasgos "indele­


bles"; lo que puede entenderse si se admite que, de haber 

\ 
...\ 

41El problema ... , p. 62 . 

í• 
• 

.. 
'1 

( 

(.­
! 

un cambio suficiente, no podría mentarse nominalmente de 
la misma manera a un ethos superviniente; porque es patente 
que en lo histórico no hay ethos indelebles. En lo histórico 
hay ethos dominantes que se suceden, y que no excluyen con­
versiones masivas, como las tribus germánicas cristianizadas, 
o las tribus indígenas americanas que aceptaron un nuevo 
credo representativo de un sistema de valores totalmente dis­
tinto del antes vigente; hay además épocas en las cuales se 
da el conflicto entre ethos diferentes, como en el mundo de 
hoy, o también el conflicto entre un ethos que agoniza y un 
ethos naciente, como en el tránsito de la Edad Media a los 
Tiempos Modernos. Pero en el texto que se examina se pasa 
de un ethos que sería vigente, a la afirmación de una validez 
dotada de permanencia, sin exponer razones para tal paso. 
E. Mayz Vallenilla se pregunta: 

. .. ¿cómo debemos actuar y proceder para evitar que nuestro 
mundo se planetarice y con ello pierda la peculiaridad -por no 
decir la originariedad- sobre la que se asienta y se yergue su 
posible novedad? 42 

y se trataría de actuar "preservando nuestro ethos", con­
vertido en "sino y destino". Se ha visto que la "idea o vocación 
de un Nueoo Mundo" sería una "vertiente ontológico-existen­
ciaria" de tal ethos; esta expresión justifica la sospecha de un 
ontologismo que el mismo autor condena, seglÍn ya se ha dicho; 
pero además cabe dudar de que en un ethos existan "ingre­
dientes ontológicos", "consustanciales", dado que "ethos" es 
una noción axiológica. Por otra parte, si se relaciona esto con 
textos antes considerados, se verá que una autenticidad fun­
dada en "lo originario" tendría que comprender a la "Expec­
tativa" como "temple de ánimo radical". Tal afirmación se 
fundamenta en una "voz de la conciencia" de la que, según 
cita anterior, duda el propio autor de tal tesis; y esa frágil 

42Intervención ... , p. 25. 

292 293 

http:ellos.41


razón se invoca para hacer manifiesta la relación "auténtica" 
con lo nuevo de un posible Nuevo Mundo. Corresponde pre­
guntar por la autoridad de tal interpretación, de tal "voz de la 
conciencia". En esa pregunta quedan involucradas la interpre­
tación y la jerarquización de lo que hay de "nuevo", y aun de 
lo nuevo "posible" en lo americano --cultural y no geográfica­
mente hablando--; y esto tanto respecto de la América sajona 
como de la América latina. Pero, ¿qué sentido tiene esta 
"novedad"? Para Edmundo O'Gorman, la llegada del europeo 
a América se auto-interpreta como un encuentro con sociedades 
"naturales", poco o muy civilizadas pero ajenas a la historia: 

Soslayada de este modo la singularidad moral autóctona del con­
tinente americano, quedó éste entendido como una ampliación 
del escenario histórico de la cultura europea, o si se quiere, 
quedó constituido en la posibilidad de ser una Nueva Europa, y 
en esto estriba, precisamente la estructura moral con que fue 
inventada América y tal, pues, el sentido auténtico y original de 
la denominación de este ente como "Nuevo Mundo"; no, por lo 
tanto, porque fuera un mundo nuevo, sino por ser una nueva 
posibilidad del "Viejo Mundo" .43 

En esta visión de lo acontecido la tradición sería Europa y 
no lo autóctono. Pero para aquel entonces Europa ya estaba 
dividida en dos modalidades, "la Europa de la modernidad y 
la Europa de la tradición", dando lugar a dos formas de "tras­
plante cultural": 

La primera manera consiste en adecuar las nuevas circunstancias 
al modelo; la segunda, en adecuar el modelo a las nuevas circuns­
tancias. Ahora bien, en la posibilidad de esa disyuntiva está 
la razón de ser de la existencia y diferencias de las dos Amé­
ricas. lberoamérica, en efecto, se constituyó por la primera vía; 
Angloamérica, por la segunda, o para decirlo de otro modo, en 
aquella se trasplantó el modelo tradicionalista, adecuando -hasta 
donde fue posible- las nuevas circunstancias americanas a las 

43"La gran dicotomía americana: Angloamérica e lberoamérica". 
Vuelta, 10, v. 1, seto 1977, pp. 1-7. 

exigencias del mismo; en ésta, en cambio, fueron las nuevas cir­
cunstancias las que privaron en el trasplante del mundo moder­
no. Repetición del modo de ser en el primer caso;. originalidad 
en el segundo. Una nueva Europa, la América ibera, frente a una 
Europa nueva o renovada, la América sajona, y es -dígase de 
paso- en esa diferencia en la que se finca la justificación del 
reclamo del gentilicio americano para los hijos de Angloamérica, 
los americanos por antonomasia.44 

Conforme a esto lo "nuevo" del Nuevo Mundo se daría en 
el mundo americano anglosajón, mientras que lo viejo se reite­
raría en la América ibérica, ¿tal vez por eso expectante? Pero 
dejemos la palabra a otro testimonio. Arturo Uslar Pietri se 
pregunta expresamente por "qué era y qué es lo nuevo de nues­
tra América", y dice: 

En el nacer de la América Hispana que poseemos lo que hay es 
"~ 

.~ 
 el contacto de dos mundos viejos. .. Lo nuevo fue el contacto de 

ambos. Nuevos fueron los unos para los otros.45 

El mestizaje es la fuente de la novedad americana. Mestizaje de 
sangre y, sobre todo, mestizaje cultural. Esa novedad es precisa­
mente no poder ser por su propia condición ni la continuidad 
de lo europeo ni la continuidad de lo indígena.46 

Lo europeo puro y lo indio puro son en este sentido no sólo 
más viejos que lo criollo, sino ajenos a ello en la medida de su 
pureza.47 

Ya se ha considerado críticamente esta idea de mestizaje 
cultural, y no hay que volver sobre ello. En estos textos, aun­
que a veces se usa el gentilicio genérico "americano", es evi­
dente que se habla de la América ibera, y tal vez, de 
la América lusitana; nada se dice de la América fran­
cesa, ni de la holandesa ni de la británica al sur de Río 

44 Thid. 

45"La Novedad". Veinticinco ensayos. Caracas, Monte Avila, 1969, 

p.26. 

46Ibid., p. 29. 

47Ibid. 


294 295 

http:pureza.47
http:ind?gena.46
http:otros.45
http:antonomasia.44


t 	 Bravo; parece tenerse fundamentalmente en cuenta al conjunto 
de la América diferente de los Estados Unidos y del Canadá, 

.~ 	 donde también hubo mestizaje -o mejor dicho, procesos de 
aculturacÍón- pero con otras características. Resulta de inte­
rés observar que según lo que el autor sostiene, 10 nuevo "ter­
mina en el criollo", y "más aún en el mestizo", pero que esta 
novedad es compatible con una vejez cultural no renovada de 
manera que lo "nuevo" americano es diferente de lo que 
adviene como nuevo en 10 viejo del Viejo Mundo: 

Muy vieja pareció América a los criollos del siglo XVIII. Para un 
hombre como Olavide, o como Miranda, América era más del 
pasado que Europa. Iban a Europa a buscar la novedad, casi 
a buscar la vida, o, en todo caso, la razón de vivir. El nombre 
de "español americano" sonaba como cosa más antigua que el 
simple nombre de español en las logias de los conspiradores.48 

Acaso hayan venido a ser más, con el tiempo, los que ven la vejez 
en América que los que persisten en mirarla con la juventud de 
un Nuevo Mundo.49 

Si se confrontan las tesis expuestas, que están lejos de ser 
las únicas, se encuentran las diferencias más extremas de planos 
y de ideas: que 10 nuevo latinoamericano se refiere al orden 
de lo ontológico-existenciario, o al orden de 10 móvilmente 
histórico; que 10 nuevo está en lo latinoamericano, y que está 
en lo no latinoamericano; que está en un presente, en un 
pasado, en un futuro; que lo nuevo es una nueva forma 
de experiencia cultural humana, o que es una nueva po­
sibilidad de lo viejo del todo y necesita acompasarse a 
lo que en verdad es nuevo. Y a todo esto se pueden 
agregar citas todavía más divergentes, que ponen lo auténtico 
en 10 más viejo pero americano y no-europeo (p. ej. los Ma­
yas), o en lo actual americano y no europeo (p. ej. el hechi­
cero boliviano), o en 10 viejo de lo viejo europeo (p. ej. la tradi­

48Ibid., p. 25. 

49Ibid., p. 26. 


296 

ción cristiano-tomista); de modo que habría que discutir si 10 
auténtico está en 10 viejo o en lo nuevo, y en qué talo cuál cosa 
de cada una o en una imposible estructura categorial, para la 
cual se ha inventado también la curiosa fórmula del "mero 
estar", o del "estar siendo": 

y he aquí nuestra paradoja existencial. Nuestra autenticidad no 
radica en lo que el Occidente considera auténtico, sino en desen­
volver la estructura inversa a dicha autenticidad, en la forma del 
"estar siendo" como única posibilidad. Se trata de otra forma de 
esencialización, a partir de un horizonte propio. Sólo el recono­
cimiento de este último dará nuestra autenticidad.5O 

Todos los desarrollos cumplidos desde el primer capítulo 
de este libro, muestran que nada de esta fórmula puede tomarse 
en consideración. y examinando el conjunto de los textos 
v~tos en el parágrafo actual, bien parece que se está en un pla­
no de preferencias subjetivas en las fórmulas, de variables nive­
les de consideración --el natural, el supuestamente reductivo­
y que la pretendida autenticidad real o ideal no es sino la 
etiqueta que se pone a 10 que por razones que no se explicitan 
se escoge designar así. Los autores confrontados se contestan 
mutuamente, y no hay razón para contestar a cada uno en 
particular. 

VI. Autenticidad y situación 

Si se hace una revista general de la ensayística latinoameri­
cana, resulta que para unos la autenticidad -usen o no del 
término- está en la ciudad cosmopolita, representativa de 10 
universal actual, frente al campo bárbaro y primitivo, todavía 

50RodoIfo Kusch. Geocultura del hombre americano. Buenos Aires, 
Fernando García Cambeiro, 1976, p. 157 s. 

297 

http:autenticidad.5O
http:Mundo.49
http:conspiradores.48


no civilizado; para otros, la autenticidad está en el influjo de 
10 telúrico, en el llamado de la tierra y del entorno físico na­
tural, lejos de la ciudad bulliciosa y trajinante, despersonali­
zada. Para unos, la autenticidad está en el repliegue escondido, 
invisible, que preserva una sustancia moral nacional o regional 
y señala metas, en contraposición a una apariencia convencio­
nal y entregada a la presión de intereses condenables; para 
otros, esa misma apariencia es producto genuino, es creación 
auténtica, es lucha creadora de intereses sin los cuales no se 
forja cultura alguna. Para unos lo auténtico está en lo propio 
y lo local; para otros en lo universal y transmisible a otros 
lugares. Para unos, 10 auténtico está en la tradición cristiana, 
para otros en el pasado indígena; para unos, en la conservación 
de 10 establecido, para otros en una liberación de toda depen­
dencia. Para unos, lo auténtico está en la europeización irres­
tricta; para otros, lo europeo es lo exótico y desarraigado, y 
su inversión sería la verdadera autenticidad. Para unos, la 
autenticidad es condición de liberaciones que suponen trans­
formaciones radicales; para otros, ella ha de ser el resultado 
de un proceso supuestamente liberador. Si la "autenticidad" 
es el rótulo que cada quien pone en el proyecto cultural o 
político que prefiere, no puede ser un criterio para juzgar 
entre proyectos. 

Esa extrema oscilación y variedad está tal vez ligada a un 
falso planteamiento de problemas, o a un pseudo-problema. 
La idea de autenticidad necesita de coordenadas establecidas 
para clarificar sus contenidos, y sucede que la determinación 
del caso se busca a veces a través de la idea de identidad, que 
según ya se ha visto antes da para cualquier errática cons­
trucción cuando se la quiere definir o encontrar en el 
plano de un supuesto "ser", entendido como categoría onto­
lógica regional, o como esencia, o como estructura sustancial 
óntica, o como principio deontológico. Desde que tal "ser" 
no existe, la imaginación corre según las preferencias de cada 

ensayista. Esto parece asunto concluido; sin embargo, la rela­
ción entre las ideas de identidad y de autenticidad admi~e más 
consideraciones. Si respecto de formaciones histórico-cultura­
les globales se determinan los contenidos de una identidad 
que permite reconocimientos propios y ajenos y por ellos se 
define una autenticidad, así sea en el modesto pero más sólido 
plano de determinar un modo estructurado y colectivo de 
vivir, puede suceder que esa identidad sea propuesta actual­
mente en relación con un pasado, con un presente, o con un fu­
turo. En cuanto al primer caso, se tratará de una identidad que, 
o bien se perdido y se considera valioso recuperar, o bien 
que subsiste y se considera valioso mantener; pero que, en todo 
caso, proviene del pasado. En América Latina esa relación 
con un pasado puede pensarse en razón del mundo precolom­
bi~o, o del colonial, o del que se gestó con el independentismo. 
En ninguno de los tres casos hay uniformidad en el conjunto 
de la macro-área. No se comparan los grandes Imperios, las 
llanuras de nómadas, o las tribus selváticas; la Colonia es 
distinta en áreas de producción minera, agrícola, de planta­
ciones, ganadera. Tampoco son iguales el independentismo 
rioplatense y el centroamericano, el brasileño y el caribeño, 
el mexicano y el chileno o el grancolombino. Tampoco se 
pueden juzgar de igual manera las áreas en las que hay un 
importante pasado indígena con otras en las que no queda nada 
relevante de un pasado ya extinguido y de pobre valor; o 
aquellas áreas en las que el indígena fue sustituido por el 
blanco (las riberas platenses) o por el negro (Antillas), o en 
el que hubo mestizaje de indios y blancos, o de blancos y ne­
gros, o de indios y negros, o aquellas zonas en las que se dan 
simultáneamente todos esos tipos, a su vez mezclados entre sí. 

admisible pensar que las diferencias actuales según áreas 
provienen de diferencias en el pasado, y que por 10 tanto remi­
ten a un pasado; es más, se puede señalar que esas mismas 
diferencias tienen que ver con la delimitación de áreas cultu­

299 

( 
( . 

( 
( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

298 



•• 

I• ~ 
rales precolombinas, determinando diferencias por el proceso 
de la colonización y de la conquista, por el material humano, 
por las condiciones geográficas, los trabajos y la producción. 
A los efectos de la determinación de autenticidades ha de ser 
por un presente que importa la autenticidad de un pasado;,. 

í•• 
• 

pero éste no puede ser garantía de la autenticidad de un pre­

sente, o de las aspiraciones presentes que buscan restablecer 


~ un pasado. Por lo demás, un pasado puede haber sido auténti­
,. 
co y valer muy poco, o haber sido valioso pero no ser ya viable, 
o carecer de sentido para las opciones entre las que cabe ..'. decidir en un mundo actual. 10 dicho se aplica tanto al indi­
digenismo de unos, como al colonialismo de otros, como al,.( 

caudillismo de otros. 

Puesta una identidad en el pasado, y determinada por ella í.• 
una autenticidad colectiva global, resulta que tal identidad .. no posee ni los mismos contenidos ni el mismo valer en cada 

\~ área, ni en cada etapa histórica de cada área. Cuando se trata 
de un pasado perdido, su redescubrimiento implica buscarlo 
y revalorado; supuesto que esto sea posible, es todavía algo ... distinto de sostener que representa un proyecto cultural 

.. ,(~ 	 viable actualmente; supuesto que se admita que ya no se puede 
ser igual a como se fue en el pasado, pero que en éste hay 
valores que es preciso restablecer, será de observar que es 
por lo posible y valioso de un mundo actual que se va hacia 
su pasado, de modo que éste no vale por sí sino por lo que de 
él puede no ser pasado para un presente. No es por un pasado 
que se valora un proyecto actual, sino que cuando esto parece 
suceder ocurre que existe un más básico proyecto actual por 
el que se valora aquel pasado. Por lo demás, la imitación de 
un pasado puede ser tan poco recomendable como la imitación 
de un presente ajeno. 

El futuro tampoco puede servir de fundamento a una su­
puesta autenticidad, justamente porque el futuro todavía no 

300 

es, y de lo auténtico para un después no cabe afirmar sino 
presunciones. Si en un presente se hace un proyecto de acción 
para una autenticidad futura, se parte de una hipótesis cuyo 
curso en el tiempo queda librada a secuencias históricas con­
tingentes, entre las cuales están también las consecuencias 
imprevistas. Pero lo auténtico de un futuro puede además 
juzgarse negativamente; así, puede producirse en un futuro 
una sociedad auténtica en su tipo, pero al considerarla en su 
posibilidad juzgamos que será lamentable que acontezca. 
Se hace claro que hay una determinación formal de la auten­
ticidad, sea cual sea el valor del contenido de lo auténtico, 
tal como un coleccionista de monedas antiguas y piezas raras 
puede despreciar las que existen en abundancia y tener por muy 
valiosa la rara o la falsa de tal período; pero también puede 
h.per una determinación material, y entonces puede significar 
lo real y fundamentalmente valioso, lo cual supone una califi­
cación de contenidos que es condición pata aplicar el término 
"autenticidad". Este mismo desdoblamiento de planos puede 
proyectarse hacia el pasado: alguien puede juzgar que tal 
pasado era auténtico por el grado eminente en que permitía la 
realización de algunos valores humanos, o puede pensar que 
era auténtico simplemente porque correspondía con sus cir­
cunstancias propias. 

Excluidos el pasado y el futuro, queda el presente. Respec­
to de una situación actual, la autenticidad de un universo 
cultural global, o de las actitudes que respecto de él pueden 
tener lugar y dejando de lado todo mítico "ser", puede sig­
nificar: 1) que tal modo estructurado y colectivo de vivir es 
tal como parece ser; 2) que ese modo estructurado de vivir 
colectivamente es tal como corresponde que sea. El primer 
punto pregunta por si lo que se dice acerca de que es así como 
se vive en tal tiempo y lugar es verdadero, o si no hay, aparte 
de posibles interpretaciones descriptivas diferentes, o de acen­
tuación diferente de rasgos, un proceso subterráneo más vale­

301 



dero y verdadero que el que parece ser. El segundo apunta 
hacia el problema de que si un modo estructurado y colectivo 
de vivir es vigente, esto no quiere decir sin más que es válido. 
Una realidad histórico-cultural puede ser vigente, y sin embar­
go puede ser ya inadecuada o ineficaz respecto de las demandas 
de una nueva coyuntura, aunque sea por causa de lo que sub­
siste del sistema antiguo que se hace evidente la necesidad de 
un cambio; así, cuando una escuela estética sucumbe ante 

nuevas circunstancias, y pierde no sólo vigencia sino que ade­

más se admite que ya no tiene validez en cuanto a su estilo 

expresivo. Y se juzga así en el marco de la vigencia general del 

mismo universo cultural 'sometido a cambios parciales, cuya 

validez no se pone en discusión; es, por ejemplo, dentro del 

universo cultural europeo y por causa de él que puede decirse 

que el dadaísmo ya no es un camino estético válido. 


Los dos sentidos expuestos difieren, pues uno se refiere al 
orden de 10 que es, y otro se refiere al orden de 10 que vale, 
aunque el primero tenga en vista la existencia real ( vi­
gencia) de un orden de 10 que culturalmente es, consis­
tente en un sistema de evaluaciones que se supone válido. 
Puede haber sin embargo interferencias entre ambos órde­
nes, y así sucede cuando dentro de u11 sistema existente 
se discrimina entre 10 que de él vale y 10 que de él no vale 
(por ejemplo entre la acumulación de capital y la protección 
al capital extranjero), o entre 10 que vale más y 10 que vale 
menos (por ejemplo, cuanqo se discute sobre el rango existen­
te entre la seguridad y el derecho), o entre 10 que se tiene por 
valioso y 10 que debiera tenerse por valioso (así, los movi­
mientos feministas), o entre la valía de dos o más opciones 
posibles, (así, las discusiones sobre la ingerencia del Estado 

en la vida económica). 

La autenticidad de un universo cultural es siempre la au­
tenticidad de un presente multigeneracional y <global. La 

autenticidad de un pasado; o la de un futuro, son juzgadas 
tales en relación con el presente de ese entonces; pero a1,ln así 
esos presentes son considerados según las coordenadas inter~ 
pretativo-estimativo-normativas de un presente, ,pueda o no 
éste reducirse a un solo ethos, o al menos a un ethos dominan­
te. En una actualidad histórico-cultural, se está "situado". En 
una "situación" no se tienen a la mano todos los datos nece­
sarios para juzgar sobre 10 que acontece de manera que 
pueda pensarse conclusiva, y en el transcurso de 10 que histó­
ricamente existe surgen imprevisibles circunstancias que hacen 
cambiar el contexto determinante de las significaciones. Toda 
"situación" admite pluralidad de opciones; cuando se dice que 
no hay opción posible, eso significa que no se está dispuesto a 
rectificar el sistema de valores o el ethos por el cual se valora 
la ~ontingencia presente, aunque el cambio radical sea siempre 
posible, como lo atestigua el hecho de que existen "conver­
siones", en 10 individual y en lo colectivo. 

¿Se podrá entonces hablar de autenticidad cuando el hacer 
actual, tenga o no que ver con una hipotética relación con el 

(pasado, está gestadoramente orientado hacia un futuro que 
se califica a modo de autenticidad esperada? ¿Se "es" auténti­ ( 

co por ese "ser-para-ser-después"? Esto remite a la selección (
actual entre lo auténtico y lo inauténtico, con toda la dificul­

tad que se presenta cuando se trata de señalar con ese signo 

contenidos culturales concretos actuales y su proyección hacia ( 


un futuro, pues por principio en ningún momento histórico ( 

hay un solo camino ttazado para un porvenir colectivo, según 

lo que se ha advertido al hablar de "situación". 


En todos estos casos aparecen, tal como se ha visto en capí­
tulos anteriores, coordenadas desplazadas de un haber-de-ser: 
lo que es, en la forma nomológica de un universo cultural y de 
sus opciones, es un sistema evaluativo que califica, pero que 
él mismo es calificable, y al cual se califica cuando respecto de 

303 e 
302 



I~ 

~ 
1..- él se habla de autenticidad o de inautenticidad. Esta califica­
I ción duplicada que se refiere a todo el sistema o a parte del 
~ mismo, pretende decir que lo que es sistema vigente no es el 
i... sistema vigente que debiera ser. Cuando el contenido de.. un universo cultural es conflictivo, unas vigencias se opo­

nen a otras vigencias. Eso representa una negación mutua de 
validez a los efectos de un futuro, se reconozcan o no mutua­
mente en calidad de opciones posibles. Una manera de negar 
la validez de una opción es llamarla "inauténtica" pues una 
opción posible de hecho puede ser acusada de no ser válida, 
pretendiendo establecer concretamente la distinción entre lo 
que es de buena ley y lo que es de mala ley; pero tras esto 
de existir razones que importen, pues no es cosa de limitarse 
a poner el mote de inauténtico a lo no guste. 

Todo sí mismo colectivo existe proyectándose hacia formas 
concretas de haber-de-ser; es una realidad social actual, advi­
niente de un pasado al que interpreta y valora para bien o 
para mal, y que espera verse transferida a una realidad social 
futura que mantenga suficientes lazos de continuidad. Pero 
un sí mismo colectivo puede verse críticamente, como en los 
últimos tiempos del coloniaje vio a este régimen el entonces 
movimiento independentista. Un sí mismo colectivo represen­
ta un modo de vivir que es, pero que se estructura y funciona 
según sus propios criterios de haber-de-ser, pues no sólo es 
de tal manera sino que en ello va envuelta su confianza habi­
tual -que se quebranta en el juicio de minorías o se deshace 
en épocas críticas- en que "está-bien-que-así-se-viva". Se es 
monárquico o republicano, conservador o revolucionario, y el 
orientarse de tal modo es solidario de la creencia de que está 
bien que así sea. Sin embargo, es posible que en la organiza­
ción de un sí mismo colectivo se tracen planes para su trans­
formación: en los tiempos de la naciente Independencia se 
proyectaban regulaciones de la vida en común según otros 
criterios que los entonces vigentes en España. Puede obser­

';;> 304 
1 . 

varse un haber-de-ser que, nacido de algunos aspectos de 10 
real, vaya contra otros aspectos de 10 real y sus proyecciones. 
Sin ese desdoblamiento de planos no serían concebibJes las 
más importantes figuras de la emancipación. De esta manera 
se vuelve en extremo difícil el tema de la concordancia por 
razón de autenticidad con fundamentos asentados en una 
realidad sociocultural. ¿Cómo discernir dentro de los aspectos 
de ésta 10 auténtico y 10 inauténtico? Si una moneda o un 
testimonio, son o no auténticos según un sistema de referen­
cias delimitadas, ¿qué puede ser 10 auténtico respecto del 
sistema mismo?; ¿por qué razón decir que el sistema global 
vale de modo auténtico por su condición de tal? 

De esta manera se vuelve a plantear el problema de la dis­
t4;tdón entre el orden de lo que es, aunque un dado ser sea 
según un sistema de valores, y su deber-ser. Es así que la 
autenticidad puede referirse a un problema de hechos: ¿es o 
no aunténtica tal objetivación cultural? Pero ahora, supuesta 
una realidad positiva o negativa: ¿vale por ser auténtica, no 
vale por ser inauténtica?; ¿porque exista una autenticidad 
real o posible respecto de raíces o de orígenes se habrá de 
tomar tal conformidad como criterio de 10 que se ha de ha­
cer?; ¿porque la brujería indígena sea auténtica habrá que 
seguir sus consejos?; ¿porque los antibióticos no derivan de 
doctrinas indígenas tendrán que ser rechazados?; ¿ será acaso 
un mal la tecnología importada mientras no se pueda desarro­
llar una propia?; ¿es que no ha sido normal en la historia el 
intercambio cultural, y con él la difusión cultural?; ¿es que 
acaso son siempre de signos negativos los procesos de trans­
culturación? 

El tema planteado con carácter global macro-regional, pue­
de repetirse en cada nacionalidad y en cada área, pues se 
puede preguntar por 10 más característico o 10 más fundamen­
tal en esos ámbitos, y definir en consecuencia su peculiar 

\,~
 I 

305 



I 
autenticidad. Aquí se repite la dualidad ya vista en varias 
ocasiones entre 10 que es y 10 que vale, pues el hecho del cam­
bio en 10 más característico o en 10 más fundamental puede 
tener el signo de valer positivamente; sólo un romanticismo 
impenitente y además retrógrado puede negar esa posibilidad.51 

Lo más característico o 10 más fundamental --cuya distin­
ción se establece según el sentido normal de las palabras­
pueden valer como fuente de inspiración, como lugar de gesta­
ción del impulso cultural valioso y creador; con la consecuen­
cia de que lo creado, o sea la objetivación producida, así sea 
fugaz como un canto o persistente como un camino, da lugar a 
un reconocimiento colectivo en relación con su principio: "esto 
sí que es bien nuestro", "en esto nos encontramos", "es ver­
dad que somos así", con un acompañante sentimiento de gra­
tificación, que no tiene por qué estar exento de un ca-senti­
miento de pena o de frustración, si se cree que 10 muy propio 
no (':s muy valioso; y aun puede ocurrir que esto se traduzca 
en un penoso desengaño, o en una amarga resignación. Todos 
los matices advertidos son inseparables de un contexto de 
evaluaciones. 

Lo más característico, y también lo más fundamental, pue­
den ser considerados fuerzas importantes dentro de una con­

51Por este carácter de determinación situacional, la autenticidad o 
inautenticidad de una objetivación cultural no puede ser decidida igual­
mente en dos lugares diferentes de América Latina. Así, un planteo 
como el de Agustín Cueva respecto de Ecuador, (Sobre nuestra ambi­
güedad cultural, Quito, Ed. Universitaria, 1974) es totalmente imposible 
en relación con Uruguay. A propósito de este país, y para que se advier­
ta la magnitud de lo que fue el alud inmigratorio en el Río de la Plata, 
se citan estas cifras de censos de Montevideo: 1852, 4531 % de extran­
jeros; 1860, 47.83%; 1884, 44.38%; 1889, 46.84%. En 1889, el 21% 
de la población de Montevideo es italiana. En el mismo año, trabajan 
en la industria manufacturera o fabril 7.238 nacionales y 17.401 ex­
tranjeros; en la industria comercial, 5.086 y 10.916, respectivamente; 
y en servicios personales, artes, oficios y profesiones, 15583 y 31.494, 
respectivamente. Cf. Silvia Rodríguez Villamil, Las mentalidades domi­
nantes en Montevideo (1850-1900); Montevideo, Banda Oriental, 1968. 

tinuidad cultural cuando no median circunstancias históricas 
que hagan imperativo un cambio de rumbos, a fin de no. que­

(dar en niveles rezagados que sean factores de frustración y de 

esterilidad en una formación cultural. Lo característico y 10 

fundamental parecen prestarse para pensar en la autenticidad 

de objetivaciones culturales en tanto proporcionan un funda­

mento axiológico a lo que de ellos surge, siempre que se 

advierta con firmeza que: a) lo producido vale por su rela­

ción de autenticidad con su origen de una manera que no es 

independiente de lo que ese origen valga; b) si no hay valía 


( 
en el origen la relación de autenticidad importa en el grado 

en el que se entienda que toda relación de esa índole vale por 

ser tal (por ejemplo si se dice: "se comportó como un autén­

tico indio"); o en tanto se admita que en el mundo contempo­

ráf\eo, o en algunas áreas de él, esa relación se ha vuelto rara 


(o difícil, y se deplore el hecho; e) que el respeto por tal rela­

ción no es excluyente de la autenticidad del enlace con 

otros orígenes que sean valiosos, que en una situación cultural 
 ( 
pueden hacerse presentes en la forma de un descubrimiento 

(de posibilidades valiosas que hasta entonces no eran conocidas, 
(y así pueden juzgarse algunas formas de aculturación produ­


cidas por la Conquista, como la adopción del cristianismo, al 

menos donde no fue mero barniz; d) que 10 local puede adqui­

rir valor negativo si se vuelve impedimento para el acceso a 

valores ajenos que se manifiestan jerárquicamente mayores, 

por más humanos o por más universales, supuesta la valora­ ( 

ción positiva de estos términos. La complejidad de lo consi­

derado hace ver la imposibilidad de jugar fácilmente con 

invocaciones a la dicotomía autenticidad-inautenticidad. 


( 

Desde que en América Latina hay diversas nacionalidades y 
diversas áreas culturales no determinables por sumas de na­
cionalidades; desde que no hay en esa macro-región antropo­
geográfica -salvo para ficciones de discursos protocolares­

307 306 

http:posibilidad.51


, 
.;( 

1• ni unidad de origen ni de curso histórico; desde que no hay 

• un presente que haga manifiestas potencialidades iguales, no 
puede haber un registro de objetivaciones culturales que aduz­
can autenticidad por razón de raíces que sean aproximadamente 

I 

• 
•
• coincidentes. A veces hay semejanzas temáticas, y es así el 

caso de la novelística, bastante generalizada, que hace hincapié 
en el pasado bravío del terruño; que éste no sea igual no 
excluye una identidad por un grado suficiente de analogías, 

(• 
\• pero que parece excluir una identidad básica germinal. De 

cualquier modo la identidad que es tal por 10 expresado (la 

( 

•• tierra indómita), o que es tal por el modo de expresarlo (la 
forma literaria), no autoriza a juzgar de su origen, por auténti­.. co que éste sea: el lazo con el origen puede ser valioso, y tal (. vez sea valioso expresar en ocasiones algo no valioso, pero 
éste no es garantía del valor del origen ni de que el origen 
fundamente valores actuales. Es más: Un lazo ficticio con el 
pasado, y aun un pasado ficticio, pueden estar en la base de 

I 

• 
•• logros culturales auténticos. Pero -y es el problema de más 

de un revisionismo histórico que abjura de modelos que". considera importados- no se puede predicar 10 bárbaro y 
lo salvaje por la razón de ser bárbaros y salvajes los orígenes. 

\ 

,­.. El paso del plano estético novelística- al plano institu­¡,. cional sistema político-- se muestra así bastante ilustra­
tivo. Si la autenticidad tiene que ver con la vigencia de siste­.. mas de valores, no puede juzgarse para ahora auténtico a lo .. que tiene como raíz vigencias envejecidas. Por similares razo­
nes no hay motivo para juzgar auténticos a entusiasmos nos­~ 
tálgicos, que aspiran a justificar sus ensueños --debidos a 

~ 	 razones muy actuales- por su supuesta conexión con fuentes 
algo remotas, tal vez no demasiado venerables, o que ya no 
son viables. No se combate hoy con auténticos arcos y flechas = 	 -iY "macanas"!- a la presión que ejercen intereses juzgados 
ilegítimos; ni tampoco con el "espíritu de la guerra", según 
10 que en otros tiempos se tenía por guerra. Estos son peligros 

,=, 
308 

:~ 

serios para algunos indigenismos y algunos africanismos, y 
para añorantes de los tiempos de ladrones de caballos. 

Se puede apreciar la dificultad del tema de la autentieidad 
así planteado respecto de América Latina en general y de sus 
áreas y naciones en particular. Si se observan en la ensayística 
las críticas más comunes, se encuentran múltiples encamina­
mientos, bastantes inseguros y objetables, de un sentimiento 
de frustración considerablemente generalizado: se explican 
los defectos por el medio geográfico, que es notablemente 
diferente; o por deficiencias raciales, pero la composición 
étnica es grandemente variada; o por extranjería o desadapta­
ción al terruño, pero también por un mortal y aislado afinca­
miento en él; o por conjuras secretas, se trate de imperialis­
mo, de subversión extranjera, de masonería o de Opus Dei, 
tod\J en un mismo saco de donde se elige 10 que ya se tiene 
elegido; o por idiosincrasia viciosa, que comprendería pereza, 
afectación de lo que no se es, falsedad, ineptitud creadora, 
facilismo imitativo, herencia burocrática, autoritarismo caudi­
llesco, arribismo, aprovechamiento desviado del poder, codicia 
de clases intermedias, frustrada formación burguesa, todo se­
gún la oportunidad de lo que haya que condenar.52 

52Carlos Real de Azúa ha clasificado de manera muy pertinente las 
tesis sobre América Latina en tres grandes rubros: la teoría de la rémo­
ra, la teoría de la culpa, y la teoría de la conjura. Ha hecho listas diver­
tidas sobre cada una de ellas; vale la pena citar lo que se refiere a la 
conjura: "Son centros de política exterior: el Foreing Office, el State 
Department -y hasta Ithamaraty-; centros de poder financiero: Wall 
Street, la City; centros de acci6n religiosa, o ideológica o racial: Roma, 
el Vaticano, el "Opus Dei", "los jesuitas", el Gran Oriente, la Sinar­
quía francesa, el mítico Gran Kahal; organizaciones militares, para­
militares o informativas: la G.LA., el Pentágono, el Secret Service; 
centros de poder revolucionario y sus internacionales: Moscú, Pekín, La 
Habana, el Komintern o el Kominform. La lista, naturalmente, no enu­
mera sujetos de parejos alcances ni es tampoco sincrónica: ya nadie 
habla de "los jesuitas" o de la "masonería" como se hacía en el siglo 
XIX, el Gran Oriente o el Gran Kahal como en la "década rosada" y 
aún los tentáculos de "la City parecen muy venidos a menos". "Los 
males de América Latina y su clave. Etapas de una reflexión"; op. cit.,
p.34. 

309 

http:condenar.52


I 
I 

Si según el método galileico de concebir primero y observar 
después la relación entre el modelo y la realidad, se tienen en 
la mente casos posibles, que pueden ser ejemplificados por 
cualesquiera de los que correspondan al modelo según las 
circunstancias de cada observador, se advierte que es posible 

entre objetivaciones culturales incongruentes con 
sus fundamentos, imitaciones deformantes, asimilaciones fal­
sas, impropiedad de propósitos, polaridad extrínseca en las 
orientaciones de la creación cultural y del consumo cultural. 
Las objetivaciones incongruentes son censurables en la medida 
en que importe la congruencia con sus fundamentos; si éstos 
carecen de valor no tiene valor 10 congruente con ellos, a me­
nos que se sostenga que la congruencia vale simplemente por 
ser tal; además, no puede excluirse que lo incongruente tenga 
valor innovador y permita determinar nuevos cauces cultura­
les, aunque no sea ésta la posibilidad más frecuente. Las 
imitaciones deforman tes presuponen que se admite el valor 
de la forma deformada; sin embargo, pueden también ser 
creadoras de nuevos caminos, o representar readaptaciones, 
como lo fue para la cultura europea la influencia estética ejer­
cida por máscaras y tallas africanas. Las asimilaciones falsas 
no valen por no ser asimilaciones. La impropiedad de propósi­
tos se refiere a la inadecuación respecto de las circunstancias 
de aquello que es propuesto; pero cuáles sean los fines acepta­
bles es problema que obliga a una consideración global de una 
situación cultural, supuesto que 10 propuesto sea viable, dado 
que en una problemática cultural son concebibles opciones 
posibles diferentes. La polaridad extrínseca hace preciso dis­
tinguir circunstancias diversas: una es la relación entré 
provincias y capitales, entre medios alejados y medios acumu­
ladores de posibilidades de creación cultural, y otra la 
excentricidad por los cortes identificacionales de naciones 
o de situaciones, pues no es lo mismo ser provinciano en Fran­

cia o en Alemania que ser latinoamericano afrancesado o 

germanizado. 


¿Será que la idea de autenticidad no tiene sentido? Sí, 
tiene, y es un sentido tan difícil de precisar como la idea de 
identidad, tan importante como la idea de tradición, e igual­
mente ambivalente y peligroso. Además, sólo en relación con 
una identidad colectiva multigeneracional y móvil a través de 
cambios parciales sucesivos, y en relación con una tradición 
existente en la que de tanto en tanto cesan de estar vigentes 
algunos contenidos culturales a la vez que se gestan otros, 
la idea de autenticidad puede concretarse en afirmaciones 
sostenibles. Lo auténtico puede ser tal por una identidad 
colectiva seleccionante de sus contenidos culturales y que se 
selecciona a sí misma, pues elige dentro de sus posibilidades. 
Lo1;tuténtico puede ser tal por una tradición que no se rectifi­
ca en algunos aspectos aunque no se mantenga en otros, y se 

(apoya en los que continúan para lograr fines que son valiosos 
dentro del horizonte estimativo de la conciencia colectiva. 
Lo auténtico remite en definitiva hacia la autenticidad de un 
proyecto de vida colectiva. Un proyecto de esta índole tiene 
que ver con una situación cultural problemática, o sea con una 
realidad social humana que se encuentra ante problemas res­
pecto de la formulación o reformulación de su modo de vivir. 
En una situación problemática se presentan opciones posibles. 
Entre éstas cabe elegir por razón de una supuesta mayor o 

(menor eficiencia para resolver la consecución de fines esta­
blecidos (así, la decisión acerca de cuál es el sistema político 
mejor), o cabe elegir por evaluaciones diferentes de fines pro­
puestos (así, sociedad creadora o sociedad igualitaria). Aquí 
se hace patente una dificultad de principio: el advertimiento 
de problemas y la determinación de soluciones no son inde­
pendientes de evaluaciones. Por 10 tanto la autenticidad tiene 
que ver con los problemas estimativos que se plantean en un 
contexto cultural. 10 que supone que por 10 menos algunas 

311 310 



evaluaciones básicas son comunes, y son compartidas o son 
compartibles. Aquí se puede ver uno de los peligros que en­
cierra la idea de autenticidad: la posible pretensión de excluir 
la legitimidad de otras opciones que la que ha realizado quien 
pretende el monopolio del término. Aquí se ve también el 
aspecto positivo de la idea de autenticidad: requerir el apoyo 
de un fundamento estimativo válido de significación colectiva 
para orientarse en las decisiones que se necesitan en una situa­
ción cultural. También se puede ver aquí la ratificación de 10 
explicado a propósito de las raíces, pues se advierte que es 
desde la problemática de un presente cultural que se efectúa 
una "pro-yección" hacia un futuro colectivo, la cual a su vez 
busca su principio en una "retro-yección" hacia pasados 
estimativamente y por lo tanto selectivamente interpretados. 

, 
~ Es una metáfora pertinente la vida del árbol, que cuanto más 
~ crece hacia los cielos más hunde sus raíces en la tierra, y am­

bas cosas se hacen desde un presente. ~ 

¡ 
~ 

VII. 	 Determinaciones finales sobre el tema 
de la autenticidad 

La pregunta por la autenticidad ha desembocado en la pre­

~ gunta por la validez de un fundamento justificativo, que per­
tenece a otro orden que el del fundamento explicativo. Este ~ último remite a enlaces de secuencias espacio-temporales co­
lectivas ya pasadas, que antropólogos e historiadores pueden 
reconstruir cuando existen materiales suficientes. Pero no es 
por los enlaces secuenciales de sus ingredientes que se deter­
mina el valor justificativo de rasgos culturales, de complejos 

de situaciones culturales. Los antecedentes expli­
can, no fundamentan; y por esto es posible que lo a~tual valga 

I 312 

~ 

aunque provenga de una fuente o de varias fuentes de poco 
valor, o que éstas sean de mucho valor pero se enlacen con un 
presente lamentable. Ya ha quedado establecido que el valor 
de "lo auténtico" no deriva del mero hecho de su autenticidad, 
sino de coordenadas axiológicas en razón de las cuales se 
valora a lo que sea auténtico; las cuales son el fundamento 
por el cual se obtiene autoridad en un ámbito cultural deter­
minado. Esas coordenadas axiológicas son aspectos de un 
sistema interpretativo-estimativa-normativo que se expresa en 
lo que ya se ha designado como regulaciones nomológicas, las 
que traducen evaluaciones, permiten evaluaciones, y son eva­
luables. Pero, ¿qué sentido tiene preguntar entonces por la 
autenticidad de tal sistema, que puede llamarse "sistema de 
valores"? Son comprensibles las justificaciones y validaciones 
i~ernas que se producen por la vigencia del sistema, pero no 
es fácil percibir el fundamento validante del sistema mismo. 
Si éste tiene una fundamentación extrasistémica, no es un 
sistema independiente; si es un sistema independiente puede 
fundamentar validaciones y por lo tanto autenticidades intra­
sistémicas; pero ¿tiene sentido hablar de la autenticidad del 
sistema en cuanto tal y globalmente? En tanto vigente, el 
sistema es un hecho: es un hecho que existe tal sistema, que 
es sistema de valores; pero de ese hecho no se deriva su vali­
dez, y por lo tanto su autenticidad. A su vez, el crítico del 
sistema formula sus objeciones en función de vigel1cias esti­
mativas, pues de otro modo sus críticas serían gratuitas; ¿en 
qué fundamenta el crítico la validez de sus vigencias? Quien, 
en cualquiera de las acepciones vistas, sostiene que América 
Latina es una realidad cultural inauténtica, lo hace desde 
vigencias estimativas que debe considerar auténticas, y por 
lo tanto válidas y no solamente vigentes. ¿Puede fundamentar 
esa pretensión? ¿No se cae siempre en un círculo sin salida? 

En la pregunta por la autenticidad se manifiesta la misma 
dificultad lógica que se ha revelado en el tema de la identidad 

313 



y en el tema de la tradición: la diferencia entre lo que es y 10 
que vale, conocida desde hace tiempo, pero complicada por 
por el hecho de que lo que es, es en el caso un sistema de valo­
res que pretende valer, y acerca del cual es preciso preguntar 
si esa pretensión es fundada. Si no es posible salir del proble­
ma, al menos habrán quedado exorcisados ciertos fantasmas 
verbales, que quedarán remitidos para el discurso retórico, sin 
otro alcance que el de expresiones emocionales exhortativas; 
y no sería poco logro, ya que la ensayística está repleta de 
expresiones de esa índole. 

La "identidad" no es separable de procesos de identifica­
ción, fundados en sistemas culturales vigentes, y por lo tanto 
actuales, aunque sea posible reconstruir por el trabajo de his­
toriadores y de antropólogos sistemas pasados, que pueden 
inspirar futuros si para una mirada actual resultan valiosos. 
La "tradición" es aquello que de un pasado selectivamente 
juzgado es considerado valioso y a reiterar, según lazos de con­
tinuidad identificativa, por obra de un presente colectivo que 
busca apoyos para su futuro. La "autenticidad", de la que ha 
quedado establecido que ha de ser inseparable de vigencias 
axiológicas, ha de determinarse por eso mismo en razón y en 
función de un presente. Todos los problemas examinados des­
embocan en un presente. ¿Cuándo, cómo y por qué es posible 
decir que un presente es auténtico? Si es posible decirlo, aun­
que no sea sino por y para un presente, ¿qué habrá que enten­
der por autenticidad respecto de América Latina? 

Ese "presente" tiene que ser colectivo, regional o nacional 
o por áreas culturales; ha de ser un presente situado en el 
marco de tiempos y espacios delimitados por vigencias estima­
tivas ligadas con una situación cultural; ha de ser multigenera­
cional, y ha de provenir de historias y conducir hacia histo­
rias; ha de ser un presente que se reconoce a sí mismo en 
sus contenidos vigentes, o al menos que selecciona entre ellos; 

ha de ser un presente de axiosignaciones axiosignantes y axio­
signables; ha de ser un presente que se expresa en conjuntos 
nomológicos de redes regulativas de comportamientos de sig­
nificado colectivo; ha de ser un presente fundamentante y 
que, a pesar de que tengan lugar en él evaluaciones divergen­
tes, sea trans-individual, trans-instantáneo, y trans-puntual, 
por cuanto no existen valores aislados, ni tampoco evaluacio­
nes aisladas, ajenas a un contexto evaluacional. ¿Es esto posi­
ble? ¿No se pide un presente colectivo de vigencias estimativas 
que se fundamenten a sí mismas, aun cuando esas vigencias 
den lugar a opciones? 

Todo sistema de vigencias estimativas es jerarquizador: 
por él se establecen jerarquías entre comportamientos humanos, 
entre productos culturales, entre el sistema de fines a lograr y 
enñ:e los cuales es necesario elegir según prioridades; permite 
distinguir lo que vale y lo que no vale, o distinguir entre lo 
que vale más y lo que vale menos. El sistema mismo es jerar­
quizado: entre sus vigencias estimativas hay grados de valía, 
así como en un ordenamiento jurídico es diferente la jerarquía 
de las disposiciones constitucionales, las legales y las reglamen­
tarias. Hay vigencias fundamentales, y vigencias cuyo cambio 
no afecta al sistema mismo. Pero el sistema de vigencias es 
producto histórico, y como tal está sujeto a cambios. Estos 
cambios pueden producirse en sus vigencias fundamentales 
por variaciones parciales, sin perjuicio de un núcleo móvil 
de continuidad, tal como se ha explicado al tratar de la iden­
tidad. También ocurre que el sistema deje margen para subsis­
temas opcionales. También ocurre que el sistema no sea del 
todo coherente, lo que es tanto más probable cuanto más 
complejo es; o que no sea adecuado para cambios en sus 
circunstancias, como ocurrió con los sistemas axiológicos in­
dígenas ante la presencia del conquistador, o como ocurrió 
en la cultura europea con el ascenso de la burguesía y la 
revolución industrial. Es perfectamente posible la existencia 

315 

( 

( 

( 

( 

( ¡ 

( 

( ; 

( 

( j 

( 

e 
( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 

( 
• 


314 



{ 

¡ 

t de vigencias estimativas conflictivas, con consecuencias en la 
estructuración de las redes nomológicas constituidas o proyec­
tadas; por eso por adhesión a una parte del sistema se puede 
ir contra su conjunto como formación interpretativo-estimati­
vo-normativa global, y son posibles las revoluciones y las 
grandes transformaciones culturales. Pero además, el sistema 
mismo se valora y es evaluable, y toda rectificación se hará 
desde vigencias estimativas, que a su vez son evaluables. Todo 
sistema cultural se transforma históricamente a partir de 
vigencias parciales de sí mismo. Todo el sistema constituye 
un continuo evaluacional, que comprende a sus propios cam­
bios históricos y a sus relaciones con otras culturas, que a su 
vez son evaluadoras del sistema que las valora; por eso es 
posible el fenómeno de la internalización de la visión estima­

1 	 tiva ajena. Aquí se llega a un punto crítico: un sistema de 
vigencias estimativas que por hipótesis es independiente y 
hace autoridad respecto de sí mismo, incorpora a veces la 
autoridad de sistemas que le son extraños, que 10 deforman o ¡

, que 10 coartan, y que en definitiva lo subordinan. 
Ahora se comprende que un presente colectivo, determina­

do por vigencias estimativas axiosignantes y axiosignables, 
puede ser el fundamento de sí mismo. No hay lugar para un~ valor fundamental, o para una norma hipotética fundamental, 

~ 
1 como lo sostuviera Kelsen en sus trabajos de filosofía del 

derecho. Todo sistema cultural es un entrecruzamiento de• 
vigencias interpretativo-estimativo-normativas que se presu­

I• ponen a sí mismas, con opcionalidades y jerarquizaciones den­JI 
l tro de ellas mismas. Ese sistema es el fundamento de sus 
11 propia/' autenticidades, y permite discriminar dentro de sí 
JI mismo. Y ahora se comprende también el sentido en que pue­

de hablarse de la situación de difícil auto-fundamentación de .. ,. América Latina. América Latina no constituye un mundo cul­
tural que tenga en sí mismo su propio eje; y lo mismo se 

JI repite, con variantes, en sus áreas y sus naciones, pues'su iden-

I 	 316 
.~ 

'.. .. 
I.. 
I 

tidad es la de una interconexión de sistemas nomológicos 
diferentes, según nacionalidades diferentes y según etnias 
diferentes con tradiciones diferentes. La historia de América 
Latina ha sido la de una serie de interferencias entre diversas 
formaciones clllturales, con sus respectivos sistemas de valores 
y sus propias redes nomológicas. Su enjuiciamiento de si mis­
ma pasa muchas veces por el enjuiciamiento que sobre ella se 
hace desde vigencias estimativas que son vigencias ajenas. No 
es extraño que tenga extrañeza ante sí misma, y qlle dude de 
sí; tampoco sería de extrañar que más de una auto-acusación 
de inautenticidad esté fundada en una aceptación sin examen 
crítico suficiente de los sistemas de valores propios de otras 
formaciones culturales. Es frecuente que el reconocimiento de 
lo que en América Latina es valioso pase primero por el reco­
ri\lcimiento de los otros; pero sin la autonomía de sus vigencias 
se halla expuesta a no encontrarse a sí misma, a reconocerse 
solamente en razón de la mirada de los otros, y a tener fuera 
de sí misma el epicentro interpretativo-estimativa-normativo 
que hace las veces de fundamento. 

El obligado carácter fuertemente abstracto de estas consi­
deraciones puede ser dificultoso, pero además puede provocar 
decepciones cuando se está a la espera de recetas; pero éstas 
no existen, no es cosa de tener por tales a fórmulas adecuadas 
para el iIso retórico pero ajenas al rigor conceptual. Todo el 
presente trabajo se ha elaborado en el plano filosófico del 
examen de conceptos, con el fin de determinar encuadres teóri­
cos firmes, pero sin usurpar el trabajo aplicado a lo concreto 
de historiadores, antropólogos y sociólogos. Se puede pregun­
tar ahora por lo que se transmite en calidad de esquema utili­
zable, después que ha sido bastante implacable la crítica ejer­
cida respecto de la idea de autenticidad; la contestación es que 
esa idea tiene sentido, que éste depende del contexto cultural 
y de la situación histórica que lo integra, y que si cada uno de 
los aspectos de la idea de autenticidad que se han examinado 

317 



" presenta debilidades en cuanto a su fuerza lógica, hay sin em­
bargo un modo de utilizar la idea que consiste en comparar, 
confrontar, estregar unos aspectos con otros para que se pulan 
mutuamente en el caso por el que se pregunte. Si lo postizo, 
lo foráneo, lo ficticio, lo impropio, lo sin raíces, lo imitativo, 
no bastan por sí mismos, en su conjunto establecen alianzas 
que permiten delimitar un campo de problemas donde se deba­
te con sentido sobre lo auténtico y lo inauténtico. Ese campo 
está fundamentalmente ligado a la idea de autonomía cultural, 
y por lo tanto a la idea de determinación propia del modo de 
vivir. Esto puede aplicarse a la macro-área que se estila llamar 
América Latina, a sus áreas culturales y a sus nacionalidades. 
Toda gestación de una identidad cultural reclama sus propias 
coordenadas. En cuanto al examen de sus contenidos concretos, 
es asunto de apresurados reclamar fórmulas mágicas. Dadas 
ciertas condiciones, se puede señalar lo que por ahora y según 
vigencias estimativas por lo menos parciales es auténtico o 
inauténtico; pero no es exacto decir que lo auténtico es) sino 
que deviene tal. Con este devenir está ligada la acción. Es en 
el campo de lo que se realiza por medio de la acción que cabe 
hablar de autenticidades respecto de un sí mismo colectivo 
global que se diferencia del ver y hacer de los otros. 

Conclusión 

'\ 

318 



" 
\ 

Entre los temas fundamentales de la ensayística latinoame­
ricana, del discurso político y del que versa sobre la situación 
cultural latinoamericana, aparecen insistentemente y entrela­
zadamente los términos "identidad", "tradición", "autentici­
dad". Esos términos admiten usos múltiples, con la consecuen­
cia de varios equívocos, y al proyectar este trabajo se ha <:on­
siderado pertinente proceder a su examen sistemático. 

1\ fin de considerar los significados relevantes del término 
"identidad", en relación con la pregunta por la misma en las 
nacionalidades latinoamericanas y en la macro-área que se 
determina por su conjunto, se comenzó por indagar qué clase 
de identidad podía ser aquella por la que se preguntaba. La 
identidad de una piedra consigo misma no es igual a la identi­
dad de una persona, la cual sobre una base biológica histórica­
mente condicionada, es constituida y se constituye a través de 
un complejo de relaciones humanas en las cuales lo individual 
y lo colectivo se encuentran íntimamente vinculados. Todavía 
mayor es la diferencia que las identidades históricas colectivas 
tienen con los entes naturales. Esto hizo necesario examinar 
la historicidad social, que constituye el fundamento de toda 
identidad colectiva humana. 

El ordenamiento humano colectivo' de carácter global, o 
sea que corta con otros agrupamientos humanos no subordí­
nados en cuanto a las coordenadas de su identificación, perte­
nece al orden de lo regulado y de lo regulativo según obra 
humana; es diferente del orden de la mera naturaleza, aun en 

321 



el caso de que lo humano provenga de ella; es de orden nomo­
lógico, y no natural. Es así que una identidad colectiva no 
puede buscarse según lo que es propio de la mera naturaleza, 
y una comunidad humana que se identifica a sí misma y es 
identificada según una forma global puede existir manteniendo 
su identidad en espacios diferentes, en naturalezas diferentes, 
en tiempos diferentes; el entorno en el que está situada impone 
condiciones, pero no determina su identidad, la cual se maní- . 
fiesta en su quehacer, en su ver y en su valorar respecto de 
su hábitat vital. Una identidad colectiva, que se acompaña con 
los fenómenos del auto-reconocimiento y del hetera-reconoci­
miento, puede a distintos cortes identificadonales. 
Entre estos cortes están, además de los de car~cter nacional, los 
que pueden hacerse por áreas culturales, por niveles históricos 
y por procesos de transculturación, que en la macro-área llama­
da América Latina son múltiples. Sin embargo, América Latina 
se identifica a sí misma y es identificada por otros conjuntos 
culturales, dentro de cierto margen algo impreciso de deter­
minación y de caracterización; tiene un nombre propio, da 
lugar a gentilicios abstractos, invoca un origen cultural que 
es distinto del de otras regiones del planeta; pero no posee un 
"ser" ní lo poseen sus nacionalidades, no admite una conside­
ración de tipo óntico ni ontológico, no se pueden señalar notas 
que por su mera existencia posean caracteres ontológicos no 
problematizables. América Latina ofrece suficientes bases 
históricas y políticas para un proyecto identificacional, que se 
encuentra en su curso histórico; es un proyecto para sí y para 
otros, sin perjuicio de la realización de identidades por áreas 
culturales y por nacionalidades. 

Desde que se habla de bases históricas, se hace preciso pre­
guntar por la idea de "tradición". El uso de ese término suele 
permanecer indeterminado en la práctica de las ciencias socia­
les; fue menester precisar sus posibilidades, su relación con 

ideas de folklore, de mitos y leyendas, de usos y,costum­
< 

bres. Se pudo observar que toda tradición es parte de un 
sistema, y que adquiere sentido en función de un p,resente, 
a efectos de un futuro. Pero esa manera de determinar la 
tradición no es separable de otro problema, que es el del 
enjuiciamiento de su valor. A tal efecto se examinaron tesis 
tradicionalistas y antitradicionalistas. En este punto se com­
pletaba algo que ya había surgido en la consideración del tema 
de la identidad: la diferencia entre el orden del ser y el orden 
del valer. Una identidad, aunque esté limitada a la coexisten­
cia de ideas, valores, creencias, sentimientos y objetivaciones 
culturales de una comunidad dada, es o no valiosa, y no posee 
valor por el solo hecho de ser una identidad; que se trate de 
una identidad de tipo nomológico, inseparable de coordenadas 
de valor, no quiere decir que valga por su mera condición de 
1dentidad histórico-social de carácter multigeneracional y co­
lectivo. Pero lo mismo puede decirse respecto de la tradición: 

tradiciones aprobables y reprobables, buenas y malas, be­
llas o feas, y el enjuiciamiento estimativo no puede apoyarse 
en el mero hecho de que una tradición simplemente sea. A 
veces ha sido preciso, en importantes momentos históricos, 
romper con la tradición. Esa ruptura está unida a graves trans­
formaciones en los caracteres de una identidad colectiva, de I 

I 
manera tal que los dos temas considerados manifiestan su 
íntima relación. 

Con ello está ligado el tema de la autenticidad. Este térmi­
no admite significados peligrosamente múltiples; se asocia con 

I lo verdadero, lo legítimo, lo característico, lo relevante, lo 
natural, lo nativo, lo autóctono, lo popular, lo conforme a 
las raíces, lo que sigue el sentido de la historia, lo fiel a los 
orígenes, lo que hace autoridad, y otros muchos sentidos, que 
en su debido lugar fueron examinados. Lo mismo que en las 
ideas de identidad y de tradición, en la idea de autenticidad se 
manifestó su relación respecto de un sistema axiológico; pero 
hay sistemas axiológicos que no son independientes, que por 

322 323 



• • • 

( 

( 

( circunstancias históricas o políticas están bajo la influencia de 
otros sistemas culturales, en relación con los cuales se puede 
distinguir entre 10 que es asimilable y posee un signo positivo 
de valor, y lo que es deformante en un sentido negativo de 
valor. Con esto el problema planteado remite a otro más ge­
neral, que es el de cómo juzgar de la validez de diferentes 
vigencias estimativas en un mismo universo cultural; pero 
todo problema de esta clase no puede formularse en términos 
ajenos a tal universo cultural, y se traduce en el juicio sobre 

I las diferentes opciones que se ofrecen a la decisión histórica de I 
una colectividad. Cuáles de esas opciones sean auténticas o 
no lo sean, es cosa a resolver según las vigencias más funda­
mentales, o las admitidas más incondicionalmente dentro del } sistema mismo, el cual se puede rectificar apoyándose en algu­
nas vigencias parciales, pues sin esto el universo cultural resul­

(• tante carecería de continuidad con el anterior. Estas circuns­
tancias manifiestan el peligro de usar el término a modo de 
escogencia ya formulada, sin fundamentos explícitos, y en la 
que sin otra razón que la invectiva se pretenda excluir la legi­~ timidad de la opción preferida por el adversario. Por esas 
razones la idea de autenticidad no puede separarse de la idea • 
de situación; no hay autenticidades en sí y por sí, sino dentro 
de los marcos de un universo axiológico situado. Pero la situa­
ción más general de América Latina es la de la dependencia ~ cultural, en sentido lato y en sentido estricto. Esa dependencia 

(- no excluye la autenticidad, pero puede determinar ínautenti­
cidades por inmadurez endógena e imitación exógena desadap­
tada. Esa situación según es previsible ha de mantenerse por 

I• bqen tiempo; los proyectos para modificarla están también 
afectados por el signo de la dependencia, y son pasibles de 

, 
• 

inautenticidad. Pero la dependencia, en el sentido de subordi­
(• nación cultural, no es causa necesaria de inautenticidad. Por 

10 demás, a la idea de situación remiten también la identidad 
y la tradición. 

32411 

(11 
I! 

Los tres problemas examinados -y con ellos la idea de 
situación- están relacionados con los momentos de la tempo­
ralidad social, es decir colectiva y multigeneracional; el pasado 
y el futuro no tienen de por sí una determinación axiológica 
respecto de sus contenidos, y no tienen signo independiente 
de valor en relación con un presente que se enjuicia a sí mismo. 
Es desde esta problemática de un presente que el pasado y el 
futuro se configuran. Puede decirse que pasado y presente y 
futuro son lo que son y valen lo que valen según el ethos 
característico de un universo cultural, o de los ethos que en 
él se manifiestan y dan lugar a opciones, o las representan. 

Los mismos tres problemas examinados se han mostrado 
susceptibles de un tratamiento riguroso, para el cual este libro 
pretende poner las bases; pero en el discurso común se mues­
'han ligados a una terminología que, usada con insuficiente 
sentido crítico, da· lugar .a fórmulas retóricas, meramente 
exhortativas, peligrosas en el discurso político, y mistificado­
ras en éste y en la ensayística imprudente. Las confusiones 
más notorias son la mezcla del orden de la naturaleza y del 
orden nomológico, y en éste, inseparable de un sistema de 
valores, la mezcla del orden de lo que es según valores y el 
orden de lo que es valioso que sea, pues esto representa un 
enjuiciamiento axiológico sobre lo cultural, que ya es según 
valores. Esta diferencia no es en definitiva otra que la que 
surge de la distinción entre lo que en un universo cultural está 
vigente, y 10 que de él es válido. Pero un universo cultural es 
un continuo evaluadonal, se supOl1e a sí mismo en tanto sis­
tema, y es sobre la base de algunas vigencias que se critica la 
validez de otras vigencias; así, sobre el reconocimiento de la 
libertad como vigencia estimativa válida se hace la crítica de 
otras vigencias del sistema que impiden la existencia de una 
libertad que por valiosa es deseable; y lo mismo puede decirse 
a propósito de la justicia, seguramente con consecuencias 
opuestas al caso anterior. En un universo cultural hay opcio­

325 



nes posibles -ligadas tal vez a ethos diferentes- a partir de 
10 que se acepta o se rechaza de parte de sus propias vigencias, y 
es en relación con esas opciones que se hace crítico el proble­
ma de la autenticidad; el problema, y no la palabra fácil, que 
da por resuelto lo que hay que resolver. La distinción entre 
la vigencia y la validez dentro de un sistema axiológico es uno 
los problemas más fundamentales y menos examinados en la 
teoría de los valores; pero es un supuesto indispensable para 
plantear los problemas relativos a la identidad cultural, la tra­
dición y la autenticidad. Que el desarrollo de estos problemas 
no haya sido fácil, y que su examen no pueda darse por con­
cluido, es cosa que se comprende sin más. Lo escrito está 
justificado si· proporciona las bases para nuevas discusiones, 
situadas en un plano filosóficamente relevante. 

Caracas, octubre de 1974 - abril de 1979. 

COLECCION ENRIQUE BERNARDO NUJ.\íEZ 

1) 

2) 

Rugo Achugar. Ideología y estructuras narrativas en José' Donoso. 

Mario Sambarino. Identidad, tradición, autenticidad. Tres pro­
blemas de América Latina. 

Arturo Ardao. Génesis de la idea y el nombre de América Latina. 
(en prensa). 

COLECCION REPERTORIO AMERICANO 

1) 

2) 

,) 

4) 

Leopoldo Zea. Filosofía y cultura latinoamericana. 

Eduardo ArcHa FarÍas. El pensamiento económico en Baquijano 
y Carrillo. 

Mariano Picón Salas. Dependencia e independencia de la historia 
hispanoamericana (antología). 

Ida Rodríguez Prampolini. Amadises de América. Las hazañas 
de Indias como empresa caballeresca. 

COLECCION MANUEL LANDAETA ROSALES 

1) Rafael Angel Rivas 
Blanco Fombona; 

Dugarte. Fuentes 
1874-1944 . 

para el estudio de Rutina 

.326 


